
GRÉCKOKATOLÍCKA TEOLOGICKÁ FAKULTA
PREŠOVSKÁ UNIVERZITA V PREŠOVE

PROCES PERMANENTNEJ FORMÁCIE 
ABSOLVENTOV TEOLÓGIE AKO 

SÚČASŤ CELOŽIVOTNÉHO 
VZDELÁVANIA II.

PETER ŠTURÁK (ED.)

Prešov 2024



Peter Šturák (ed.)
Proces permanentnej formácie absolventov teológie  
ako súčasť celoživotného vzdelávania II.

Recenzenti:
prof. ThDr. Cyril Hišem, PhD.
doc. ThDr. Bogdan Wegrzyn, PhD.

Technický redaktor, spracovanie obálky a grafická úprava:
PhDr. ThLic. Juraj Gradoš, PhD.

Príprava obálky:
Mgr. Jana Lukáčová, PhD.

Publikácia vychádza v rámci projektu KEGA č. 003PU-4/2023

Za obsahovú, jazykovú a gramatickú úpravu textov zodpovedajú autori príspevkov

Vydavateľ:
Vydavateľstvo Prešovskej univerzity v Prešove
vydanie prvé
Prešov, 2024

ISBN 978-80-555-3119-9



﻿  |  3

OBSAH

ÚVOD..........................................................................................................5

ThDr. Patrik Taraj, PhD.  
1 Byť šťastným kňazom v rýchlo sa meniacej dobe  
– medzinárodné skúsenosti.......................................................................7

doc. ThD. Marcel Mojzeš, PhD.  
2 Imulzy synodálnej cesty pre peramanentnú formáciu kňazov.......... 16

prof. PhDr. Pavol Dancák, PhD.  
3 Kesťanské uchopenie Herakliatovho pojmu v súvislosti s formáciou 
seminaristov.............................................................................................. 21

doc. ThDr. Štefan Paločko, PhD.  
4 Vývoj a perspektívy metódy fundamentálnej teológie.......................33

Mgr. Jana Lukáčová, PhD. 
5 Úcta k osobnostiam gréckokatolíckej cirkvi  
na našom území na príklade života blahoslaveného mučeníka 
Dominika Metoda Trčku CSsR............................................................... 50

Mons. prof. ThDr. Peter Šturák, PhD. 
6 Prínos blahoslaveného biskupa mučeníka Vasiľa Hopka pre 
Gréckokatolícku cirkev na Slovensku pre oblasť teológie..................... 62

Kongregácia pre klerikov  
Dar povolania ku kňazstvu 
Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis.......................................75

Adresár autorov........................................................................................ 151





﻿  |  5

ÚVOD
Permanentná formácia v živote Cirkvi má veľmi dôležité miesto. Svedčí o tom aj tá skutoč-
nosť, že v dňoch 6. –  10. februára 2024 sa v Ríme uskutočnilo medzinárodné sympózium 
o permanentnej formácii kňazov. Bolo organizované Dikastériom pre klérus v spolupráci 
Dikastériom pre evanjelizáciu a tiež Dikastériom pre východné cirkvi. K tejto téme sa násled-
ne vyjadril aj Svätý Otec František 16. februára v príhovore bohoslovcom z arcibiskupského 
seminára v Neapole, ktorý slávil 90. výročie vzniku týmito slovami: „Buďte k dispozícii pôso-
beniu Ducha Svätého bez toho, aby ste sa zatvrdili a bránili... Kňazská formácia je stavenisko, 
na ktorom je každý z vás povolaný nasadiť sa v pravde a dovoliť, aby Boh v priebehu rokov 
budoval svoje dielo.“ V centre odovzdaného príhovoru je kňazská formácia, ktorá musí za-
hŕňať aj rast v ľudskej a citovej oblasti – bez toho, odkazuje pápež bohoslovcom, „sa nikam 
nepohnete.“ Základom je v pravde sa vložiť do hry bez toho, aby sme upadli do omylného 
„pocitu, že sme už dorazili do cieľa.“

O tom, že proces permanentnej formácie je skutočne veľmi dôležitý, dokumentuje Cirkev 
aj v Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis vydanom Kongregáciou pre klerikov v roku 
2016, kde v bode č. 56 je zdôrazňovaná jeho nevyhnutnosť týmto vyjadrením: „Permanent-
ná formácia je celkom nevyhnutná pre život každého kňaza a na vykonávanie jeho služby; 
vskutku vnútorný postoj kňaza musí charakterizovať permanentná ochota pre Božiu vôľu, 
nasledujúc príklad Krista. Z tejto ochoty vyplýva trvalé obrátenie srdca, schopnosť čítať život 
a udalosti vo svetle viery a – predovšetkým – pastoračnej lásky na úplné darovanie seba Cirkvi 
podľa Božieho plánu.“

Aj v miestnych cirkvách je procesu permanentnej formácie venovaná veľká pozornosť. 
Výnimkou nie je ani Gréckokatolícka cirkev na Slovensku. Nielen na cirkevnej rovine, ale aj 
na akademickej pôde, tento proces formácie kňazov má svoje osobitné miesto. Svedčí o tom 
aj projekt KEGA003PU-4/2023 s názvom Proces permanentnej formácie absolventov teoló-
gie ako súčasť celoživotného vzdelávania. V rámci riešenia tohto projektu vychádza zbor-
ník štúdii, ktorý v pestrej škále ponúka štúdie venované tejto téme z mnohých hľadísk. 
Má ambíciu byť určitým študijnou pomôckou ponúkajúcou prezentáciu proces perma-
nentnej formácie na základe diania vo všeobecnej cirkvi venujúcich sa tomuto procesu, 
ako aj z hľadiska jednotlivých teologických disciplín a filozofie.

Verím, že jednotlivé štúdie v predmetnom zborníku prinesú inšpiráciu pre všetkých 
absolventov teológie, osobitne v Prešovskej gréckokatolíckej archieparchii a budú príno-
som pre ďalšiu dynamizáciu procesu permanentnej formácie.

Peter Šturák, zodpovedný riešiteľ projektu





﻿  |  7

1 BYŤ ŠŤASTNÝM KŇAZOM V RÝCHLO 
SA MENIACEJ DOBE – MEDZINÁRODNÉ 
SKÚSENOSTI
THDR. PATRIK TARAJ, PHD.

Abstrakt: Kvalitná permanentná formácia kňazov je výzvou pre všetky partikulárne cirkvi vo svete. Každá v rámci 
svojich možností a schopností ponúka svojim kňazom isté programy, ktoré majú napomôcť osobnej formácii 
a dozrievaniu v čase po prijatí kňazskej vysviacky. Dikastérium pre klérus sa po zmapovaní situácie ešte na jeseň 
roku 2023 rozhodlo usporiadať medzinárodné sympózium o permanentnej formácii kňazov, ktoré by pomohlo 
zodpovedným za formáciu skvalitniť programy prebiehajúce na lokálnych úrovniach. Stretnutie, ktoré sa konalo 
v Ríme vo februári 2024, ponúklo viac ako 800 účastníkom z približne 80 krajín sveta nielen odborné prednášky, 
ale aj príklady dobrej praxe a podnety získané na základe zdieľania formou synodálnej metódy konverzácie 
v Duchu.

Kľúčové slová: Permanentná formácia kňazov. Sympózium. Integrálna formácia. Medzinárodné skúsenosti.

Abstract: The quality ongoing formation of priests is a challenge for all the particular churches in the world. 
Each, within the limits of its possibilities and abilities, offers certain programmes to its priests to facilitate 
personal formation and maturation in the time after priestly ordination. The Dicastery for the Clergy, after 
mapping the situation in the autumn of 2023, decided to organize an international symposium for the ongoing 
formation of priests to help those responsible for formation to improve the quality of the programs taking 
place at the local level. The meeting, which took place in Rome in February 2024, offered to more than 800 
participants from some 80 countries not only expert lectures but also examples of good practice and suggestions 
gained through sharing in the synodal method of the conversation in the Spirit.

Keywords: Ongoing formation. Symposium. Integral formation. International experiences.

ZÁKLADNÉ INFORMÁCIE O SYMPÓZIU
V dňoch 6. – 10. februára 2024 sa v Ríme uskutočnilo medzinárodné sympózium o perma-
nentnej formácii kňazov. Bolo istou reakciou na výsledky dotazníka, ktorý prostredníctvom 
biskupských konferencií celého sveta zbieral informácie o spôsoboch konania permanentnej 
formácie v jednotlivých diecézach. Z mnohých národov sveta tak došlo na Dikastérium pre 
klérus veľmi veľa podnetov, ktoré sa stali užitočným podkladom pre zdieľanie radostí i sta-
rostí spojených s praxou permanentnej formácie kňazov.

Februárové sympózium organizovalo Dikastérium pre klérus v spolupráci Dikastériom 
pre evanjelizáciu – Sekciou pre prvú evanjelizáciu a nové partikulárne cirkvi a tiež Dikasté-
riom pre východné cirkvi. Zúčastnilo sa ho približne osemsto účastníkov z celého sveta a to 
tak z radov biskupov, ako aj kňazov, zasvätených či laikov. Priestory pre spoločné stretnutia 
ponúklo Auditorium Conciliazione na Via della Conciliazione.



8  | 

Program sympózia bol organizovaný už otestovanou synodálnou metódou, ktorá okrem 
istých nosných prednášok, predstavujúcich jednotlivé témy, obsahovala prácu v jazykových 
skupinách s  bohatou možnosťou diskusie a  vymieňania si medzinárodných skúseností. 
V rámci programu boli zvlášť dôležité momenty spoločnej modlitby. V prvý deň stretnutí 
slávili účastníci spoločne svätú omšu v Bazilike sv. Petra, pri ktorej bol hlavným celebrantom 
vatikánsky štátny sekretár kardinál Pietro Parolin. Podobne záverečný deň priniesol spoloč-
né slávenie liturgie vo Vatikánskej bazilike, pričom hlavný celebrant a kazateľ bol tentokrát 
kardinál Lazzaro You Heung sik, prefekt Dikastéria pre klérus. Avšak aj v priebehu každého 
dňa patrili viaceré momenty modlitbe vo viacerých formách a tiež uvažovaniu v Duchu, ktoré 
nasledovalo po vypočutí si relácií či príspevku účastníkov jazykovej skupiny.

Mimoriadne obohacujúcim bodom programu bolo zdieľanie príkladov dobrej praxe, kde 
rôzni ľudia z rôznych krajín sveta prezentovali fungujúce aktivity napomáhajúce integrál-
nej formácii kňazov. Pre úplnosť je potrebné tiež spomenúť ponúknutú možnosť sledovať 
projekciu filmu Sacerdoce (2023) od francúzskeho režiséra Damiena Boyera, zachytávajúci 
inšpirujúce príbehy života piatich rôznych kňazov dnešnej doby, ale tiež aj meditatívny kon-
cert o povolaní Apoštolov Petra a Pavla v podaní Zboru Rímskej diecézy a Orchestra Fideles 
et Amati pod taktovkou Mons. Marca Frisinu.

Motto sympózia bola časť Druhého listu Timotejovi: „Roznecuj Boží dar, ktorý je v Tebe“ 
(2Tim 1,6), pričom pracovný podnadpis obsahoval myšlienku z  úvodu dokumentu Ratio 
fundamentalis: „Krása byť dnes učeníkmi. Jednotná, integrálna, komunitná a misionárska 
formácia“. Práve tieto štyri prvky formácie sa stali aj štyrmi veľkými témami počas štyroch 
pracovných dní. V rámci každej veľkej témy boli sedenia, ktoré prinášali ešte špecifickejšie 
témy pre ich konkrétnejšie uchopenie. Každé zo sedení obsahovalo následne ešte niekoľko 
vstupov, ktoré predniesli rôzne osobnosti z celého sveta.

PROGRAM SYMPÓZIA
Jednotná formácia
I. sedenie – Kňazi v premenách doby v synodálnej a misionárskej Cirkvi
Integrálna formácia : oblasť ľudská, duchovná, intelektuálna a pastoračná
II. sedenie – Znovu vyjsť od Prameňa: Boží muži a muži evanjelia
III. sedenie – Sprevádzať: rozmery a cesty integrálnej formácie
Komunitná formácia
IV. sedenie – „Cítiť sa doma“: život presbytéria a kňazské bratstvo
Misionárska formácia
V. sedenie – Kvalifikovať: dispozície a schopnosti pre nastúpenie nových ciest v pastorácii
Motivačné slová kardinálov
V úvode prvého dňa sa po spoločnej modlitbe prihovoril všetkým zúčastneným kardinál 

Lazzaro You Heung sik, prefekt Dikastéria pre klérus. Vo svojej reči spomenul, že krátko 
po menovaní za prefekta dikastéria mu jeden z jeho priateľov biskupov povedal: „Teraz si ty 



﻿  |  9

zodpovedný za to, aby všetci kňazi na svete boli šťastní“. Tieto slová ostali v jeho srdci a stále 
ho pohýnajú dopredu v jeho činnosti. Uvedomuje si, že aj práca Dikastéria pre klérus má byť 
tak smerovaná, aby napomáhala všetkým kňazom na svete prežívať svoje kňazstvo v šťastí.

Dnes prežívame veľmi rýchlu dobu, ktorá je poznačená častými zmenami. Tieto spôsobu-
jú, že kňazi pri svojej pastierskej službe mnohokrát zápasia so skutočnosťou, že ich príprava 
na kňazskú službu prebiehala v úplne inej dobe. Cieľom kvalitnej permanentnej formácie 
má byť pomoc a podpora kňazov v ich náročnom povolaní v aktuálnej dobe. Permanentná 
formácia má napomôcť tomu, aby kňazi všetkých vekových kategórií mohli svoje povolanie 
prežívať v radosti a to napriek jeho náročnosti a napriek novým výzvam.

Aj toto sympózium v Ríme, ktoré nebolo jednoduché zorganizovať, malo prispieť práve 
k tomu, aby sa permanentná formácia vo všetkých krajinách sveta mohla robiť kvalitnejšie 
a aby jej konkrétne ovocie mohli pociťovať všetci kňazi. Základným podnetom pre jeho kona-
nie bola reflexia, či sa dá niečo spraviť pre to, aby si permanentná formácia získala po celom 
svete pozornosť kňazov, aby ponúkla ucelenejší obsah, sprevádzanie a starostlivosť, počnúc 
tými najkonkrétnejšími potrebami.

Ako druhý sa zhromaždeným prihovoril kardinál Luis Antonio Gokim Tagle, proprefekt 
Dikastéria pre evanjelizáciu. Vyjadril radosť, že formácia kňazov už konečne nie je založená 
iba na formácii v kňazských seminároch. Niekedy sa totiž objavovala myšlienka, že kňaz je 
vďaka sviatostnej vysviacke už „hotový“ a nič viac netreba robiť. Pravdou však je, že kňazskou 
vysviackou všetko iba začína a permanentná formácia je úplne nevyhnutnou súčasťou života 
kňaza, ktorý chce dobre vykonávať svoje povolanie.

Kardinál Tagle tiež zdôraznil, že pri permanentnej formácii je veľmi dôležité prihliadať 
na kultúru. Snáď práve preto neexistuje žiadny presný predpis, žiadne fixné kurikulum, ktoré 
by bolo predlohou permanentnej formácie v každom národe a kultúre. Sú mnohé odlišnosti, 
na ktoré treba brať ohľad. Nie je správne absolutizovať niektorú kultúru a na základe skúse-
ností jedného kontinentu tvrdiť, že takto to musí fungovať aj v iných podmienkach. Rovnako 
netreba ani podceňovať iné kultúry, ktoré v jednotlivých geografických oblastiach formujú 
myslenie a konanie ľudí jedinečným spôsobom. Toto sympózium má byť istým prehľadom 
možností, ktoré môžu ponúknuť medzinárodnú inšpiráciu, avšak je stále dôležité si uvedo-
movať, že prax z iných kultúr fungovať nemusí.

V  závere úvodných príhovorov troch kardinálov predniesol svoj príspevok aj kardinál 
Claudio Gugerotti, prefekt Dikastéria pre východné cirkvi. Jeho slová boli zamerané najmä 
na meditatívne uchopenie textu, ktorý sa stal mottom sympózia. Jedná sa o verš z Druhého 
listu Timotejovi: „Preto ti pripomínam, aby si roznecoval Boží dar, ktorý je v tebe prostred-
níctvom vkladania mojich rúk“ (2Tim 1,6). Slovo „roznecovať“, ktoré sa nachádza v gréckom 
origináli biblického textu prináša význam spojený z troch termínov: znova a znova – fúkať 
– oheň. Ide teda o opätovnú a neustálu činnosť pastiera Božieho stáda, ktorý má aktívne hľa-
dať spôsoby rozdúchania ohňa, ktorý v ňom horí od momentu vkladania rúk pri posvätnej 
vysviacke. Je stále dobrý znak, ak ten oheň nevyhasol. Vtedy aj z niečoho, hoci len tlejúceho, 



10  | 

sa môže stať nový oheň. Takýmto nástrojom rozdúchavania ohňa má byť aj permanentná 
formácia v živote kňazov.

SEDEM KONKRÉTNYCH MYŠLIENOK PRE PRAX
Sympózium ponúklo v rámci svojho programu množstvo podnetných myšlienok, úvah, či 
zdieľaní dobrej praxe z celého sveta. Väčšina z nich sa časom dostala aj na webstránku Dikas-
téria pre klérus clerus.va, kde ich možno celé nájsť. Ja v mojom príspevku chcem interpre-
tovať sedem konkrétnych myšlienok od siedmych rozličných autorov z rôznych kútov sveta, 
ktoré považujem mimoriadne inšpiratívne pre rozvíjajúcu sa prax permanentnej formácie 
v slovenských diecézach.

1. Hľadať vhodný spôsob formácie v zmenenej dobe
Prvá myšlienka, ktorá ma inšpirovala, pochádza od  francúzskeho kardinála menom 

François-Xavier Bustillo, biskupa v Ajaccio. Poukázal na fakt, že bolo chybou hľadať v minu-
losti odpovede na kňazské problémy očami sveta bez pohľadu viery. Často sa prepadávalo is-
tej panike z toho dôvodu, že sa požadovali počty. Hľadali sa taktické odpovede na vzniknuté 
otázky a všemožne sme sa usilovali zaplniť prázdne miesta, čo však malo niekedy negatívny 
dopad. Toto je svetské riešenie problému. Ak máme svetskú predstavu o kňazoch a kňazstve, 
potom tak budeme riešiť aj vzniknuté problémy. Kňaza však možno pochopiť len z pohľadu 
viery a len tento pohľad ponúkne správne riešenie rôznych kríz. Dnes je na čase, aby sme 
nepozerali na kňazov a povolania z pohľadu „skladania účtov“, ale pohľadom viery, ktorá 
ponúka iné riešenia ako svet.

Pohľad na kňazov sa musí zmeniť. Majú predstavovať to, čo pripomína pracovný podnad-
pis sympózia – aké krásne je byť dnes učeníkom Krista. V takomto duchu máme formovať 
pastierov, ktorí budú „motormi“ radosti a pokoja. Ak hľadáme dnes vhodný spôsob formácie 
kňazov, dôležité je uvedomiť si ich pôvod, z akého prostredia pochádzajú. Seminaristi a kňazi 
dnes prichádzajú z rôznych rodín, spoločenstiev a z rôzneho náboženského prostredia. Preto 
nie je možné použiť všeobecný prístup, ako sa to dalo skôr, keď boli mladí chlapci do čias 
svojho vstupu do  seminára formovaní viac-menej jednotne. Formácia kňazov dnes musí 
prebiehať prístupom AD PERSONAM, jedine tak sa dá dosiahnuť skutočné napredovanie 
formovaných. Rôzne prostredie spôsobuje, že medzi jednotlivými kandidátmi na kňazstvo 
môžu byť veľké rozdiely, ktoré sa možno na intelektuálnej rovine dajú dobehnúť za kratší čas, 
avšak v rovine duchovnej, skúsenostnej a zrelostnej sa skákať nedá. Preto je dôležité rovnako 
prejsť od istej technickej formácie k formácii charizmatickej. Tak bude možné skôr vychovať 
kňazov, ktorí budú vo svojom povolaní šťastní.

2. Byť kontemplatívni v aktivite
Asi najväčší potlesk po  svojom vystúpení na  sympóziu zožala sestra Martha Driscoll, 

OCSO, emeritná opátka cisterciánskeho kláštora Gedono v  Indonézii. Jedná sa o rehoľnú 



﻿  |  11

sestru, ktorá zakladá svoje slová na osobnej skúsenosti sprevádzania a formácie kňazov. Ide 
o skúsenosť konkrétnej pomoci vo forme podpory, modlitby a ponuky duchovného mater-
stva pri rôznych kňazských krízach, ktoré mohli kňazi okúsiť v komunite, kde slúžila.

Ako nevyhnutný základ života kňazov, ku ktorému musí formovať každý druh formácie, 
je eucharistická spiritualita. Centralita Eucharistie má v živote kňazov podstatný význam. 
Kristova láska sa vylieva práve cez kňazov a to najmä pri vysluhovaní sviatostí, zvlášť Eucha-
ristie. Eucharistia má byť preto pre kňaza cez deň tým najdôležitejším momentom, ktorý 
prenáša následne svoje posolstvo do každej hodiny dňa.

Kňazská služba musí vychádzať z osobnej kontemplácie tajomstva Krista. Častokrát si 
však zamieňame modlitbu s kontempláciou. Modlitba je aktivita, pri ktorej človek komuni-
kuje v spojení s Bohom. Kontemplácia je však počúvanie Boha, pri ktorom dovolíme jemu, 
aby konal. Kňazi takto majú vnášať svoju každodennosť do Božej prítomnosti.

Kontakt kňazov s Bohom je častokrát obmedzený len na odriekanie modlitieb, ktoré sú 
predpísané a ktoré mnohokrát ostanú len kdesi na perách. Skutočnou výzvou je naučiť kňa-
zov kontemplovať denne Eucharistického Krista. Takto potom kňazi pokračujú vo svojej ak-
tivite s úplne iným prístupom. Sú viac schopní prinášať Krista k ľuďom a do situácií, kde sú 
poslaní. Kňazi sa môžu stať kontemplatívni jedine vďaka túžbe byť denne s Ježišom mysľou, 
srdcom a telom. Prvá cesta evanjelizácie je byť s Ježišom.

Byť kontemplatívny neznamená hneď aj byť bezhriešny. Čas v kontemplácii s Ježišom je 
však časom, kedy nás Ježiš osvecuje a vo svojom milosrdenstve poukáže na temné stránky.

Nebezpečenstvo dnešnej formácie kňazov je tiež v tom, že môže ostať často akademická 
a abstraktná. Takýto spôsob formácie nedokáže formovať k radostnému prežívaniu kňazstva. 
Výzvou ostáva kresťanská antropológia a teológia, ktorá sa bude dotýkať sŕdc a vďaka radost-
nému posolstvu pripraví aj radostných kňazov.

3. Kráčať spolu – formátori a formovaní
So svojim príhovorom na sympóziu vystúpila aj talianska psychologička a psychoterape-

utka Dr. Chiara D’Urbano. V jej posolstve bol silne prítomný rozmer vzťahov pri formovaní 
kňazov. Spočiatku sa pristavila pri termíne „formácia“ s otázkou, či tento samotný pojem 
nespôsobuje u niektorých formovaných ten dojem, že ich tu chce niekto slepo zobrať za ruku 
a previesť niekde tam, kde to vníma ako vhodné. Toto by mohlo byť istou prekážkou pri vní-
maní dôležitosti permanentnej formácie ako takej.

Permanentná formácia je vždy založená na vzťahu formátor a formovaný. Ak tento vzťah 
bude vytváraný v priateľskej atmosfére, kde sa bude formátor pozerať na formovaného ako 
na svojho spolupútnika, môže to priniesť veľký úžitok. Z tohto dôvodu je dobre aktivity per-
manentnej formácie kňazov vložiť do atmosféry spolupráce a vzájomného zdieľania medzi 
formovaným a formátorom.

S  týmto kontextom súvisí aj dôležitosť zdravých vzťahov ako takých, ktoré podstatne 
vplývajú na osobnostný rozvoj kňazov. Je nevyhnutné pre kňazov pestovať zdravé priateľ-



12  | 

stvá, zdravé vzťahy tak s mužmi ako aj so ženami, bez ktorých hrozí kňazom opustenosť, 
samotárstvo a nepochopenie. Zdravé priateľstvá môžu napomôcť kňazovi byť samým sebou. 
Nároky na isté diplomatické správanie môžu vyvolať dojem, akoby kňaz ani nebol reálnou 
živou cítiacou bytosťou. Pritom je úplne normálne, že aj kňaz, nakoľko je človek, ako ostatní, 
môže trpieť, plakať, cítiť sa zle a tiež aj zlyhať. Kňaz rovnako stále ostáva mužom, až potom je 
mužom, ktorý je povolaný vykonávať nejakú službu. V tomto všetkom je povolaný, aby bol vo 
svojom povolaní šťastný. K tomu môže napomôcť jeho osobná zrelosť, ale rovnako aj vzťahy, 
nakoľko nikto nemôže kráčať životom sám.

4. Aby sa kňazi cítili „doma“
Myšlienka, ktorú chcem ponúknuť ako štvrtú, hovorí o dôležitosti zázemia, vytvoreného 

pre kňazov v ich diecéznom presbytériu. Autorom tejto myšlienky v programe sympózia bol 
Mons. José Romeo Juanito Lazo, arcibiskup arcidiecézy Jaro na Filipínach.

V úvode svojho príhovoru poukázal na rozdiel medzi termínmi „dom“ a „domov“. Dom 
môže byť hocijaké miesto, ktoré je určené na bývanie, avšak ak sa zamyslíme nad termínom 
„domov“, tu už nejde iba o isté miesto, ale o vzťahy ľudí v dome. Takto je každá diecéza pre 
kňaza domom, avšak je omnoho dôležitejšie, aby bola aj domovom. Ten je charakteristický 
zdravými vzťahmi, radosťou, vďačnosťou, rešpektom i úctou. Arcibiskup Lazo v tomto kon-
texte vyzdvihol významnú úlohu osoby biskupa. Je to totiž práve on, ktorý v diecéze ako prvý 
vytvára priestor, aby sa tu kňazi cítili ako doma a mali tu svoj domov. Tento priestor vytvára 
najmä svojou prítomnosťou v diecéze. Ak trávi biskup veľa času mimo diecézy a nevenuje sa 
svojim kňazom, stráca sa pre nich pocit domova.

Kňazi sa v diecéze cítia ako doma, ak ich biskup prijíma takých, akí sú, má ich rád a na-
čúva im. Je potrebné vnímať, že kňazi pochádzajú z rôznych rodín, kde vyrastali – neprítom-
nosť otca, otec, ktorý zneužíva svoju moc alebo citovo chladný otec je bežnou skúsenosťou 
z ich rodinného života. Preto je pre biskupa veľmi dôležité rozlišovať, ako prežívať rolu otca 
voči svojim kňazom. Autoritárskeho a násilného otca sa deti boja a nedôverujú mu. Podobne 
je to aj v prípade kňazov. Biskup má predstavovať pre kňazov dobrého a starostlivého otca, 
ktorý má dôveru svojich kňazov.

Arcibiskup predstavil v rámci svojho príspevku formát permanentnej formácie kňazov 
na  Filipínach, ktorý funguje už od  roku 1998 a  jeho úlohou je ponúknuť službu kňazom 
v núdzi alebo v ťažkostiach. Program je pripravený v šiestich skupinách podľa dĺžky kňaz-
ského pôsobenia, pričom každá skupina má osobitne cielený program pre svojich účastníkov. 
Okrem toho arcibiskup poukázal aj na výzvu permanentnej formácie biskupov. Niekedy sa 
môže stať, že práve biskupi vo svojej službe ostanú osamotení, že oni sami prechádzajú ná-
ročným obdobím a niet tých, ktorí by sa ich vtedy ujali a sprevádzali ich. Z tohto dôvodu už 
nejaký čas funguje na Filipínach aj permanentná formácia biskupov.



﻿  |  13

5. Nevyhnutnosť sabatického času
Snáď ako „prelomovú“ by sme mohli nazvať myšlienku brazílskeho biskupa z Petrópolis 

Mons. Joela Portellu Amada o sabatickom čase. V cirkevných dokumentoch usmerňujúcich 
formáciu a život kňazov sa tento pojem spomína, avšak často je vnímaný medzi kňazmi a aj 
biskupmi ako mimoriadny prostriedok vo chvíľach, keď je už niektorý kňaz totálne vyčerpa-
ný, vyhorený, závislý alebo z nejakých príčin takmer suspendovaný. Problémom však ostáva, 
že vtedy v mnohých prípadoch príde na reč sabatický rok bez nejakej konkrétnejšej náplne. 
Byť prakticky mimo pastorácie a nerobiť možno nič spoločné s kňazstvom a kňazským živo-
tom. Niet sa čo diviť diecéznym biskupom, že v kritických chvíľach neradi kňazov púšťajú 
na sabatický rok, pretože sú odôvodniteľné obavy, že sa v tom čase ešte viac stratia a vôbec 
neprospeje tomu cieľu, pre ktorý bol zvolený. Sabatický čas by mal však v prípade kňazov 
vypadať inak.

Mons. Portella Amado pripomína, že ak hovoríme o sabatickom čase, nemusí byť vždy 
v hre iba obdobie jedného roka. Sabatické obdobia sú veľmi vhodné a účinné ako preventívne 
momenty v rámci formačného procesu kňazov. Môže byť neskoro dovoliť niekomu sabatický 
čas, keď už je vyhorený a úplne vyčerpaný. Preto je dobré, aby takého momenty prichádzali 
do kňazského života častejšie a boli kratšie. Napríklad sabatický mesiac, ktorý by si každý 
kňaz mohol dopriať v rámci niekoľkých rokov služby. Toto obdobie je však veľmi dôležité 
naplniť správnou činnosťou. Kňaz by mal byť počas sabatického obdobia sprevádzaný du-
chovne i psychologicky, mal by mať čas na osobné úvahy a zamyslenia, prípadné medicínske 
doprevádzanie či venovať celkom prirodzene pozornosť svojmu telu, ktoré je pre službu ne-
vyhnutné a častokrát je starostlivosť oň zanedbávaná.

Obohacujúcou myšlienkou v rámci sabatických programov je aj idea vytvorenia priestoru 
pre skúsenosť kňazov s pastoráciou v iných diecézach. Pomôcť by mohli aj dohody medzi 
biskupmi rozličných zahraničných diecéz, možno jazykovo bližších, vďaka ktorým by kňazi 
mohli načerpať skúsenosti a poznatky zo života Cirkvi v inom kontexte.

6. Nepretechnizovať, nepreštruktúrovať, nesterilizovať
V závere sympózia vystúpil so svojim veľmi podnetným príhovorom aj kardinál Luis An-

tonio Gokim Tagle, proprefekt Dikastéria pre evanjelizáciu. Jeho príhovor začal prosbou o ší-
renie dobrého mena permanentnej formácii. V mnohých diecézach sa možno navrhované 
programy stali neobľúbené medzi kňazmi. Niekde prevládal dojem, že je tu niečo navyše, 
čo len málo alebo vôbec neobohacuje, avšak z dôvodu nariadenia to treba absolvovať. Inde 
sa zasa vníma ako test biskupa, ktorým skúša svojich kňazov. Je pred nami úloha, aby všetci 
kňazi sveta pochopili, že permanentná formácia je úplná nevyhnutnosť v rámci kňazského 
života. Permanentná formácia má byť rozdielna v  rôznom veku –  je potrebné reflektovať 
na osobitné problémy, s ktorými sa vekové skupiny kňazov aj reálne stretávajú a ktoré sami 
riešia.



14  | 

Za zlyhaním projektov permanentnej formácie môže byť predstavenie jej cieľa ako isté-
ho problému, ktorý treba vyriešiť. Ak budú kňazi so svojimi životnými otázkami chápaní 
ako problém a formátori ako tí, ktorí ho idú vyriešiť, nebude mať permanentná formácia 
úspech. Má tu ísť, práve naopak, o spoločné kontemplatívne hľadania a rozlišovanie odpove-
de na otázky, ktoré prináša kňazský život. Kňaz a jeho služba tu stojí pred nami ako tajom-
stvo, ktoré v Božom Duchu chceme poznávať. Nejde tu teda o ponúkanie technických rieše-
ní, striktne ustanovených uzavretých štruktúr a predpísaných programov. Ide o sledovanie 
príbehu človeka, kňaza a jeho doprevádzanie.

Formácia nie vždy musí prinášať hneď očakávané ovocie. Aj v prípade Ježišových apoš-
tolov sa ukázalo, že ho nakoniec napriek všetkej jeho formačnej snahe opustili a v kritických 
bodoch jeho života pri ňom nestáli. Ježiš však prišiel k nim cez zatvorené dvere, ponúkol im 
odpustenie, milosrdenstvo a nový začiatok. Potom ich opäť formačne sprevádzal päťdesiat 
dní, až do zoslania Ducha Svätého. Tu si môžeme uvedomiť, že aj naše kňazské povolanie je 
výsledkom milosrdenstva Boha a tiež milosrdenstva formátorov. Toto má byť výzva pre všet-
kých, ktorí boli formovaní a dnes sú poslaní, aby vo formácii sprevádzali iných.

7. Prorocké slová Petra dnešných čias
Svoj príspevok chcem ukončiť prorockými slovami, ktoré adresoval účastníkom sympózia 

o permanentnej formácii sám Peter dnešných čias. Jeden z  najsilnejších momentov sym-
pózia bola totiž práve audiencia so Svätým Otcom Františkom vo štvrtok 8. februára, ktorý 
po svojom príhovore aj osobne pozdravil niekoľko desiatok účastníkov z každého národa. 
V slovách, ktoré adresoval prítomným v Aule Pavla VI., prejavil svoju otcovskú starostlivosť 
o kňazov dnešnej doby a túžbu po oživení daru, ktorý kňazi dostali prostredníctvom vkla-
dania rúk svojich biskupov. Ponúkol tri spôsoby, ako môžu kňazi lepšie prežívať svoje po-
mazanie a udržať oheň, aby nikdy nevyhasla horlivosť apoštolskej služby: radosť z evanjelia, 
spolupatričnosť s ľuďmi a plodnosť služby.

Prvým spôsob je prežívanie radosti z evanjelia. Pápež pripomenul, že jadrom celého kres-
ťanského života je dar priateľstva s Pánom. Práve toto priateľstvo oslobodzuje od individua-
lizmu a akéhosi smútku a dáva možnosť žiť evanjeliovú radosť. Ak chce kňaz túto evanjeliovú 
radosť odovzdávať, najskôr ju musí žiť on sám. Pápež svätý Pavol VI. pripomínal, že je dôle-
žitejšie byť dnes svedkami ako učiteľmi. Ak niektorý kňaz nie je schopný byť takýmto sved-
kom, je to veľmi smutné. Pri permanentnej formácii si máme pripomínať, že sme putujúcimi 
Ježišovými učeníkmi a máme svedčiť o tom, že je to tá najkrajšia vec, ktorá sa nám prihodila. 
Nakoľko však platí, že milosť predpokladá prirodzenosť, potrebujeme integrálnu ľudskú for-
máciu kňazov. Byť učeníkmi Krista totiž nie je iba nejaké prezlečenie sa, ale štýl života, ktorý 
angažuje celú našu ľudskosť.

Ako druhý spôsob udržania kňazskej horlivosti predstavil Svätý Otec kňazom príslušnosť 
k Božiemu ľudu. Ak máme byť učeníci misionári, nedá sa to inak, len ak sme spolu. Upozor-
nil, že ak sa kňaz odtrhne od Božieho ľudu, ak prestane vnímať, že je jeho súčasťou, stane 



﻿  |  15

sa odtrhnutým od reality, niekým, kto sa bude dívať zvrchu s pocitom všemocnosti. Kňaz si 
musí uvedomiť, že vychádza z Božieho ľudu, udržiavať zdravé a živé vzťahy na každej úrovni. 
Preto aj kňazská formácia musí dávať priestor vzťahu s kňazmi i laikmi, mužmi i ženami, 
osobám žijúcim v celibáte, ale aj manželom, starým i mladým, trpiacim a chudobným. Je 
potrebný synodálny postoj kráčania uprostred Božieho ľudu, spolu s biskupom a kňazským 
presbytériom. Odklon od takéhoto postoja prináša mnoho bolestí, ktoré sa prejavujú žiaľ aj 
v rôznych formách zneužívania.

Tretí spôsob, ktorý ponúkol pápež František kňazom je plodnosť služby. Kňaz je povo-
laný, aby jeho pastoračné úsilie bolo plodné. V centre pastorácie nemá stáť on sám, ale má 
plodiť nových synov a dcéry pre život v Kristovi. Má byť ten, ktorý prináša živú vodu evanjelia 
do pôdy ľudského srdca a súčasnosti. Preto je potrebné, aby tí, ktorí sú zodpovední za for-
máciu sami pristupovali k formovaniu iných s Kristovým postojom skláňania sa a umývania 
nôh. Len tak sa aj samotní kňazi stanú tými, ktorí budú slúžiť Božiemu ľudu a budú vo svojej 
službe plodní.



16  | 

2 IMULZY SYNODÁLNEJ CESTY 
PRE PERAMANENTNÚ FORMÁCIU KŇAZOV
DOC. THD. MARCEL MOJZEŠ, PHD. 
TPS:/ / ORCID.ORG/0000-0001-9854-1769

Abstrakt: Autor vo svojom článku ponúka niektoré impulzy synodálnej cesty na Slovensku pre permanentnú 
formáciu kňazov. Vychádza z vlastnej skúsenosti účasti na celoslovenskom synodálnom stretnutí v Nimnici 25. 
– 26. januára 2024 ako aj z príhovoru Svätého Otca Františka k účastníkom sympózia „O fundamentálnej teológii 
kňazstva“ organizovaného Kongregáciou pre biskupov 17. februára 2022. Svätý Otec hovorí o štyroch formách 
blízkosti v živote kňaza: blízkosť k Bohu, blízkosť k biskupovi, blízkosť medzi kňazmi a blízkosť k ľudu. V kontexte 
Gréckokatolíckej cirkvi je dôležité zdôrazniť, že pre tých kňazov, ktorí žijú v manželstve, môžeme hovoriť aj o piatej 
forme blízkosti v živote kňaza: je ňou blízkosť k manželke a vlastnej rodine.

Kľúčové slová: Synodálna cesta. Kňaz. Blízkosť. Súcit. Permanentná formácia.

Abstract: In his article, the author offers some impulses of the synodal journey in Slovakia for the permanent 
formation of priests. It is based on his own experience of participating in the Slovak synodal meeting in Nimnica 
on January 25-26, 2024, as well as on the address of the Holy Father Francis to the participants of the symposium 
„On the fundamental theology of the priesthood“ organized by the Congregation for Bishops on February 17, 
2022. The Holy Father talks about four forms of closeness in the life of a priest: closeness to God, closeness to 
the bishop, closeness between priests and closeness to the people. In the context of the Greek Catholic Church, 
it is important to emphasize that for those priests who live in marriage, we can also talk about the fifth form of 
closeness in the life of a priest: it is a closeness to his wife and his own family.

Keywords: Synodal journey. Priest. Closeness. Compassion. Permanent formation.

ÚVOD
V nedávnej verejnej diskusii s vladykami Jonášom Maximom a Cyrilom Vasiľom, ktorá sa 
uskutočnila 20. 3. 2024 v M Aréne v Prešove zaznela okrem iného aj otázka: „Čo priniesla 
veriacim synoda? Okrem stoviek strán výstupov nevidíme žiadny prínos.“ Táto otázka mala 
v aplikícii Slido 18 lajkov, čo ju posunulo na 7. miesto v počte lajkov zo všetkých položených 
otázok.

Naozaj je to tak, že okrem „stoviek strán výstupov“ nie je pre veriacich žiaden prínos zo 
synody, alebo je problém len v tom, že ho ešte veriaci (zatiaľ) nevidia? Synodalita sa má pri-
tom stále viac stávať „životným štýlom Cirkvi“, ako pripomenul aj o. biskup Marek Forgáč pri 
celoslovenskom synodálnom stretnutí v Nimnici.

No aby veriaci mohli lepšie vedieť prínos synody pre život Cirkvi, je dôležité, aby ho mohli 
lepšie vnímať v prvom rade kňazi. V tomto príspevku by som rád zdieľal skúsenosti z celoslo-



﻿  |  17

venského synodálneho stretnutia v Nimnici, ktoré sa uskutočnilo v dňoch 25. – 26. 1. 2024.1 
Synodalita naozaj nie je o množstve strán výstupov, ale skôr o skúsenosti tohto „životného 
štýlu Cirkvi“.

DIAKONI, KŇAZI A LAICI V SYNODÁLNEJ CIRKVI
Názov pracovnej skupiny, do  ktorej som sa prihlásil počas celoslovenského synodálneho 
stretnutia v Nimnici, bol „Diakoni a kňazi v synodálnej cirkvi.“ Boli sme tam piati gréckoka-
tolícki kňazi a o niekoľko viac rímskokatolíckych kňazov. Je zaujímavé, že sa do tejto skupiny 
prihlásili aj dvaja laici. Spoločne sme potom konštatovali, že hlas laikov je veľmi dôležitý 
aj pre samotných kňazov (i diakonov), pretože môže kňazom pomôcť lepšie žiť ich posla-
nie v Cirkvi. Prítomnosť laikov a  ich ochota spolupodieľať sa na reflexii o poslaní kňazov 
je obohacujúca nielen pre kňazov, ale aj pre samotných laikov. V dare a moci svätého krstu 
sú si kňazi a laici rovní. Svätý Otec František vo svojom príhovore k účastníkom sympózia 
„O fundamentálnej teológii kňazstva“ organizovaného Kongregáciou pre biskupov 17. feb-
ruára 2022 okrem iného povedal: „Život kňaza to sú predovšetkým dejiny spásy pokrstené-
ho… Niekedy zabúdame na krst a kňazstvo sa stáva funkciou, pričom hrozí nebezpečenstvo 
funkcionalizmu. Nikdy nesmieme zabúdať, že každé konkrétne povolanie, vrátane povolania 
do kňazského stavu, je naplnením krstu. Vždy je veľkým pokušením žiť kňazstvo bez krstu 
– a existujú kňazi „bez krstu“ – teda bez toho, aby si uvedomili, že naše prvé povolanie je 
povolanie k svätosti. Byť svätí znamená pripodobniť sa Ježišovi a nechať svoje srdce pulzovať 
rovnakými pocitmi ako on (porov. Flp. 2, 15). Len keď sa snažíme milovať tak, ako miloval 
Ježiš, zviditeľňujeme Boha a napĺňame svoje povolanie k svätosti.“2

V našej skupine bolo konštatované, že kňazi potrebujú v sebe objaviť laika a tiež trvalého 
diakona. Kňazská vysviacka totiž neznamená, že by kňaz mal prestať slúžiť (diakonia) podľa 
vzoru Ježiša Krista a tiež, že by nemal ďalej prehlbovať život v Kristovi, ktorý prijal iniciačný-
mi sviatosťami podobne ako laici. Práve naopak, kňaz je pozvaný naďalej žiť, rozvíjať a pre-
hlbovať tieto sväté tajomstvá (službu nevynímajúc). Sväté tajomstvo pokánia a zmierenia 
je totiž to isté, ktoré sú pozvaní žiť kňazi i laici ako účasť na živote Ježiša Krista. Dokonca 
v Gréckokatolíckej cirkvi tí kňazi, ktorí žijú v manželstve, sú v tom blízko aj laikom, ktorí žijú 
manželský a rodinný život.

AKÝ BY MAL BYŤ KŇAZ V DNEŠNEJ DOBE?
V našej skupine, aj vďaka prítomnosti laikov, zaznelo aj to, že kňaz v dnešnej dobe má byť au-
tentický, normálny, ľudský. Skúsenosť jedného kňaza zo života v spoločenstve s laikmi bola 

1	 Porov. Nimnica hostila celoslovenské synodálne stretnutie, hovorilo sa o  Cirkvi v  misii. In: https://www.
tkkbs. sk/view.php?cisloclanku=20240127005 (10. 5. 2024)

2	 FRANTIŠEK: Príhovor k  účastníkom sympózia „O  fundamentálnej teológii kňazstva“ organizovaného 
Kongregáciou pre biskupov, 17. februára 2022. In: https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-
a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/prihovor-papeza-frantiska-k-ucastnikom-sympozia-o-
fundamentalnej-teologii-knazstva. (10. 5. 2024)



18  | 

naformulovaná do vety, že kňaz je ten, kto kráča spolu s bratmi a sestrami na ceste obrátenia. 
Kňaz má byť ďalej svedkom poslušnosti a jednoty s predstavenými.

Spolu s inou skupinou, ktorá tiež mala názov „Diakoni a kňazi v synodálnej cirkvi“ boli 
závery sformulované do troch spoločných oblastí:

1. Kristov kňaz formovaný a premieňaný láskou pre službu Cirkvi v misii: Dôležitý je dôraz 
na permanentnú formáciu a osobný rast kňaza, ktorý by mal byť vedený láskou a zameraný 
na službu Cirkvi. To zahŕňa duchovnú, teologickú, pastorálnu a ľudskú formáciu. Láska by 
mala byť kľúčovou motiváciou pre všetky aspekty kňazskej služby, od dennodennej pastorač-
nej práce v najbližšej komunite až po misie na globálnej úrovni.

2. Láska k ľuďom – podstatná súčasť identity kňaza: Kňazská identita by mala byť hlboko 
zakorenená v láske a vzťahoch s ľuďmi, ktorým slúži. Podľa diskutujúcich by mal byť kňaz 
prístupný a empatický voči potrebám svojich farníkov citlivý k osobným príbehom a situáci-
ám ľudí, s ktorými sa stretáva, a snažiť sa o pochopenie ich životných skúseností a perspektív. 
Pravá láska k ľuďom sa prejavuje angažovanosťou v komunite, kde kňaz pôsobí nielen ako 
duchovný vodca, ale aj ako súčasť spoločenstva.

3. Ľudskosť v normálosti: Kňaz je viditeľným príkladom ľudskosti. Byť „normálny“ zna-
mená byť prístupný, nie odstrčený a odlišný od tých, ktorým slúži. Je dôležité, aby kňaz žil 
autentický život, v ktorom sú jeho slová a skutky v zhode. To pomáha budovať dôveru a reš-
pekt v komunite. Kňazova ľudskosť by mala byť prepojená s jeho duchovným životom, čo 
znamená, že jeho vonkajšie prejavy a činy by mali byť v súlade s jeho vnútornými presvedče-
niami a duchovným záväzkom.

ŠTYRI FORMY BLÍZKOSTI KŇAZA PODĽA SVÄTÉHO OTCA FRANTIŠKA
V našej skupinke zaznela aj dôležitá časť z už spomenutého príhovoru Svätého Otca Františ-
ka k účastníkom sympózia „O fundamentálnej teológii kňazstva“ organizovaného Kongregá-
ciou pre biskupov 17. februára 2022, v ktorom hovoril aj o štyroch formách blízkosti kňaza. 
Tieto štyri formy blízkosti podľa pápeža „napodobňujú vlastný Boží štýl, ktorý je v podstate 
blízkosťou (porov. Dt. 4, 7). On sám sa takto predstavuje ľudu: ,Veď kdeže je národ taký 
mocný, ktorý by mal svojich bohov tak blízko, ako vy mňa?‘ Boží štýl je blízkosť, je to zvlášt-
na, súcitná a nežná blízkosť. Tri slová, ktoré definujú život kňaza, ale aj kresťana, pretože sú 
prevzaté práve z Božieho štýlu, sú tieto: blízkosť, súcit a neha.“3

O aké štyri formy blízkosti ide v živote kňaza? Je to blízkosť k Bohu, blízkosť k biskupovi, 
blízkosť medzi kňazmi a blízkosť k ľudu. Vo svojom príhovore Svätý Otec František každú 
z týchto štyroch foriem blízkosti bližšie vysvetľuje.

3	 FRANTIŠEK: Príhovor k  účastníkom sympózia „O  fundamentálnej teológii kňazstva“ organizovaného 
Kongregáciou pre biskupov, 17. februára 2022. In: https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-
a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/prihovor-papeza-frantiska-k-ucastnikom-sympozia-o-
fundamentalnej-teologii-knazstva. (10. 5. 2024)



﻿  |  19

Napokon hovorí: „Kňazské srdce pozná blízkosť, pretože prvý, kto mu chcel byť nablízku, 
bol Pán. Nech Kristus navštívi svojich kňazov v modlitbe, v ich biskupovi, v bratoch kňazoch 
a v ich ľude. Nech naruší rutinu a vyruší nás, vyvolá nepokoj – ako v čase prvej lásky – a nech 
uvedie do pohybu všetky schopnosti, aby náš ľud mal život a to život v hojnosti (porov. Jn. 10, 
10). Rôzne rozmery Pánovej blízkosti – blízkosť s Bohom, blízkosť s biskupom, blízkosť me-
dzi nami kňazmi a blízkosť s verným Božím ľudom – nie sú úlohou navyše: sú darom, ktorý 
nám dáva, aby naše povolanie zostalo živé a plodné.“4

PIATA FORMA BLÍZKOSTI V ŽIVOTE ŽENATÉHO KŇAZA
V kontexte Gréckokatolíckej cirkvi je dôležité zdôrazniť, že pre tých kňazov, ktorí žijú v man-
želstve, môžeme hovoriť aj o piatej forme blízkosti v živote kňaza: je ňou blízkosť k manželke 
a vlastnej rodine.

Táto piata forma blízkosti má svoj základ už vo Svätom písme a v apoštolskej tradícii. 
Svätý apoštol Pavol píše Timotejovi: „Kto nevie viesť svoj dom, ako sa bude starať o Božiu 
cirkev?“ (1 Tim. 3,5). Pod pojmom „dom“ (gr. oikia) sa tu myslí na rodinu. Východné katolíc-
ke cirkvi od čias svätých apoštolov zachovávajú túto „paralelnú tradíciu“ ženatého kňazstva, 
ako ju už počas Druhého vatikánskeho koncilu nazval gréckokatolícky melchitský patriar-
cha Maximos IV. Saigh, a to s plným rešpektovaním kňazského celibátu.5 Život v manželstve 
a rodine sa pre kňaza stáva priestorom pre obrusovanie jeho egoizmu. Zároveň má hlboký 
terapeutický rozmer v dobe devalvácie vzťahov. Je dôležité konštatovať aj to, že kánon 375 
CCEO, ktorý hovorí, že „vo vedení rodinného života a tiež výchove detí ženatí klerici majú 
dávať žiarivý príklad ostatným veriacim v Krista“ nemá byť neosobným morálnym imperatí-
vom, ale pozvaním vydávať svedectvo o tajomstve Vtelenia Boha v osobe Ježiša Krista: Boh sa 
stal človekom, aby nás spasil. Citujúc Svätého Otca Františka môžeme povedať, že aj ženatí 
kňazi sú pozvaní stávať sa „pastiermi plnými súcitu, vždy pripravenými a odvážnymi, ktorí 
sa dokážu zastaviť pri zranených a podať im ruku; kontemplatívnymi mužmi, ktorí dokážu 
pred ranami tohto sveta ohlasovať pôsobiacu silu vzkriesenia.“6

V zrelom manželstve, kde obidve osoby dozrievajú vo vertikálnom (vo vzťahu k Bohu 
i horizontálnom (vo vzájomnom vzťahu manželov) rozmere, kňaz nachádza priestor pre au-
toreflexiu, podporovaný zrkadlením svojich reakcií zo strany najbližších osôb. Zároveň sa 
manželstvo stáva v tom najlepšom slova zmysle „laboratóriom“, kde rastie vzájomná dôvera 

4	 FRANTIŠEK: Príhovor k  účastníkom sympózia „O  fundamentálnej teológii kňazstva“ organizovaného 
Kongregáciou pre biskupov, 17. februára 2022. In: https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-
a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/prihovor-papeza-frantiska-k-ucastnikom-sympozia-o-
fundamentalnej-teologii-knazstva. (10. 5. 2024)

5	 Prêtres mariés dans les Églises orientales catholiques. Étude du contexte libanais. In: Proche Orient Chrétien 
44 (1994), s. 320. 

6	 FRANTIŠEK: Príhovor k  účastníkom sympózia „O  fundamentálnej teológii kňazstva“ organizovaného 
Kongregáciou pre biskupov, 17. februára 2022. In: https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-
a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/prihovor-papeza-frantiska-k-ucastnikom-sympozia-o-
fundamentalnej-teologii-knazstva. (10. 5. 2024)



20  | 

a súcit k osobám. Súcit o to pevnejší, že je recipročne zakúšaný. A teda v období zameranom 
na výkon, kedy sa súcit (nie ľútosť) stáva vzácnou komoditou v medziľudských vzťahoch, 
manželstvo sa stáva „iskierkou“ zapaľujúcou súcit, pretože bez neho, tak ako bez lásky, sa 
v manželstve a ani v kňazstve nedá žiť.

ZHRNUTIE
Aké sú teda impulzy synodálnej cesty na  Slovensku pre permanentnú formáciu kňazov? 
Skúsenosť z  celoslovenského synodálneho stretnutia v  Nimnici nás učí hľadať odpovede 
s úprimne a hlboko veriacimi laikmi: potrebujeme sa navzájom. Kňaz má byť autentický, 
normálny, ľudský, má kráčať spolu s bratmi a sestrami na ceste obrátenia, má byť poslušný 
a v jednote voči predstaveným. K štyrom formám blízkosti v živote kňaza, o ktorých hovorí 
Svätý Otec František (blízkosť k Bohu, blízkosť k biskupovi, blízkosť medzi kňazmi a blíz-
kosť k ľudu) môžeme v kontexte ženatých kňazov v Gréckokatolíckej cirkvi priradiť aj piatu 
formu blízkosti: k manželke a rodine. Táto piata forma blízkosti osobitným spôsobom učí 
kňaza súcitu s inými (i so sebou samým), čo je osobitne dôležité v dnešnej dobe. Súcit, ako 
pripomína Svätý Otec František, je totiž jednou z vlastností samého Boha.

ZOZNAM BIBLIOGRAFICKÝCH ODKAZOV
FRANTIŠEK: Príhovor k účastníkom sympózia „O fundamentálnej teológii kňazstva“ organi-

zovaného Kongregáciou pre biskupov, 17. februára 2022. In: https://www.kbs.sk/obsah/
sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/prihovor-papeza-frantis-
ka-k-ucastnikom-sympozia-o-fundamentalnej-teologii-knazstva. (10. 5. 2024)

Nimnica hostila celoslovenské synodálne stretnutie, hovorilo sa o Cirkvi v misii. In: https://
www.tkkbs. sk/view.php?cisloclanku=20240127005 (10. 5. 2024)

Prêtres mariés dans les Églises orientales catholiques. Étude du contexte libanais. In: Proche 
Orient Chrétien 44 (1994).



﻿  |  21

3 KESŤANSKÉ UCHOPENIE HERAKLIATOVHO 
POJMU V SÚVISLOSTI S FORMÁCIOU 
SEMINARISTOV
PROF. PHDR. PAVOL DANCÁK, PHD. 
HTPS:/ /ORCID.ORG/0000-0002-8067-5651

Abstrakt: Článok predstavuje kresťanské uchopenie Herakleitovho konceptu logos, ktorý je rozumom sveta, 
jeho zákonom a kozmickým princípom. Podľa Filóna je logos prostredníkom medzi Bohom a stvoreným svetom, 
správcom sveta, ideou a vzorom stvorenej skutočnosti. Koncepciu loga rozvinulo kresťanské myslenie, ktoré 
zdôrazňovalo, že ide o vtelené Božie Slovo, totožné s druhou Osobou v Trojici, v ktorej majú pôvod všetky bytosti. 
Toto poňatie Loga sa objavuje v Prológu k Jánovmu evanjeliu. V závere je apel na potrebu reflexiu pojmu Logos 
v kontexte formácie seminaristov.

Kľúčové slová: Herakleitos, logos, kresťanstvo, formácia seminaristov

Abstract: The article presents a Christian grasp of Heracleitus‘ concept of logos, which is the reason of the world, 
its law and cosmic principle. According to Philo, the logos is the mediator between God and the created world, 
the steward of the world, the idea and model of created reality. The concept of the Logos was developed by 
Christian thought, which emphasized that it is the incarnate Word of God, identical with the second Person in the 
Trinity, in whom all beings have their origin. This conception of the Logos appears in the Prologue to the Gospel 
of John. It concludes with an appeal to the need for reflection on the concept of Logos in the context of the 
formation of seminarians.

Key words: Herakleitos, logos, Christianity, formation of seminarians

ÚVOD
Logos je ústredným pojmom európskeho náboženského, filozofického, kultúrného a spolo-
čenského diskurzu. Ako filozofický termín sa nachádza v zlomkoch Herakleita z Efezu (kol. 
540-480 pnl), kde má kozmologický aj epistemologický význam. Podľa Aristotela má štyri 
významy: slovo, myslenie, rozum a pomer. Stoici chápali logos v rámci svojej monistickej 
a panteistickej filozofie ako svetový rozum, ktorý preniká a riadi celý kozmos, pričom je uni-
verzálnym zákonom, prozreteľnosťou, osudom aj najvyšším božstvom. Pojem podstatne 
transformoval Filón Alexandrijský, podľa ktorého logos je sprostredkujúcim článkom me-
dzi transcendentným Bohom a hmotným svetom a obrazne ho označoval ako prvorodeného 
syna, prostredníctvom ktorého Boh pôsobí na svet. Dionýzios z Alexandrie určil jeho dvad-
saťtri odlišných významov. Zrejme prostredníctvom helenistickej filozofie a  gnosticizmu 
prenikol termín logos do kresťanskej teológie, ako o tom svedčí prológ Jánovho evanjelia, ale 
aj Justín Filozof (logos spermatikos) a celý rad ranokresťanských mysliteľov.



22  | 

Grécky termín logos etymologicky pochádza zo slovesa lego a znamená zbieranie, číta-
nie, počítanie, písanie, ale aj slovo, reč a rozum. Podstatné meno logos, spojené so slovesom 
légein (zbierať, hovoriť, myslieť) v rôznych antických filozofických koncepciách označovalo 
určitý súbor, kombináciu myšlienok alebo racionálne pôsobenie človeka a jeho skutky. Vo fi-
lozofickom kontexte termín logos znamenal metafyzický princíp, ktorý riadi vesmír a všetky 
stvorené bytosti v ňom obsiahnuté. Tento pojem sa objavil v mnohých iných vedných oblas-
tiach vedomostí, ako logika, etika, rétorika, gramatika, epistemológia, psychológia, metafy-
zika, teológia ap.1

HERAKLEITOV LOGOS
Herakleitos z Efezu (540 – 480 pred Kr.) ako prvý zaviedol pojem logos do filozofie v zmys-
le zákona, svetového rozumu, univerzálneho kozmického princípu, ktorý je božský a večný, 
a preto sa stotožňuje s Bohom, ktorý vládne celému svetu a dohliada na všetko, čo sa deje. 
Ako večne existujúci je nesmrteľný a všetky veci mu podliehajú bez ohľadu na miesto a čas.2 
V nestvorenom svete3 sa všetky udalosti odohrávajú nevyhnutne v súlade s vôľou Loga. Podľa 
Heideggera práve Logos je tým, čo umožňuje všetkému byť, je teda bytím samým.4 Inak pove-

1	 DOUGLAS, J. D. (ed.): Nový biblický slovník. Praha: Návrat domů 1996. FATTAL, M.: Logos. Między 
Orientem a  Zachodem. Warszawa 2001. HORYNA, B. –  PAVLINCOVÁ, H. (eds.): SLOVNÍK JUDAISMUS 
– KŘESŤANSTVÍ – ISLÁM. Olomouc: Nakladatelství Olomouc, 2002. KÖNIG, F. – WALDENFELS, H. (eds.): 
Lexikon náboženství. Praha: Victoria Publishing, 1992. LÉON-DUFOUR, X. (ed.): Slovník biblické teologie. 
Praha: Academia, 2002. NARECKI, K.: Logos we wczesnej myśli greckiej. Lublin 1999. NOVOTNÝ, A.: Biblický 
slovník. Praha: Kalich, 1956. The Catholic Encyclopedia [online databáza]. New York: Robert Appleton 
Company, 1910. WALTON, F. E.: Development of the Logos. Doctrine in Greek and Hebrew Thought. Bristol 
1911. 

2	 Slovenský preklad zlomku J. Špaňárom znie: Ale tento logos, ktorý je večný, nechápu ľudia ani predtým, ako 
ho počuli, ani potom, ako ho prvý raz počuli. Lebo hoci sa všetko deje podľa tohto logu, predsa si počínajú 
ako neskúsení, kedykoľvek sa pokúšajú o také slová a diela, aké ja vykladám, rozoberajúc každé podľa jeho 
prirodzenosti a vysvetľujúc, aké je. Ostatní ľudia však práve tak nevedia, čo robia v stave bdenia, ako zabúdajú, 
čo robia v spánku. 22 Bl (zo Sexta). HERAKLEITOS. In: Antológia z diel filozofov. Predsokratovci a Platón. 
Zost. J. MARTINKA. Bratislava: Iris 1998, s. 99. 

3	 Tento svet, ten istý pre všetkých, nevytvoril ani nikto z bohov, ani nikto z ľudí, ale vždy bol, je a bude; večne 
živý oheň zapaľujúci sa podľa miery a zhasínajúci podľa miery. 22 B 30 (z Klementa) HERAKLEITOS. In: 
Antológia z diel filozofov. Predsokratovci a Platón, s. 108.

4	 „Logos“ je usebrání a  uvlastnění jakožto „totéž“. Nejde o  stejnost několika věcí, „logos“ je vždy a  jedině 
jednou věcí, zrozenou z mnoha, uchopenou vhledem, vbliknutím, „logos“ je vždy akceptací, nikoli pouhým 
subponováním, jak je tomu např. v  logice. Toto je neuralgický bod celých dějin filosofie, zde a  v  tomto 
kontextu se odehrává GIGANTOMACHIA PERI TÉS ÚSIAS, o tento bod se jedná v boji mezi haecceitálním 
a  quidditálním myšlením, mezi nominalisty a  realisty; a  to dosud. Pokud se nepochopí, co je to logos 
ve smyslu „totéž“, bude se vždy jevit péče o duši jako flatus vocis, jako závan větru, jako něco nevědeckého, 
dávno přežitého, o čem nemá smysl vůbec mluvit. A tak tomu je nejčastěji i v naší době. To je také důvod, 
proč někdy se používá „Logos“ s  velkým počátečním písmenem a  „logos“ s  malým. Jde o  to, abychom 
rozeznali „Logos“ jako vhled a  „logos“ jako konstrukt. HOGENOVÁ, A: Logos a  jeho totéž. In: PAIDEIA: 
PHILOSOPHICAL E-JOURNAL OF CHARLES UNIVERSITY 1–2/XV/2018. file:///Users/pavoldancak/
Downloads/1363-Article%20Text-6679-1-10-20190401% 20(2).pdf



﻿  |  23

dané, Logos „sám musí vládnuť spôsobom svojej bytnosti, a tým bytnosti jedného, všetkého 
a bytia“.5

Interpretácia Herakleitových dikcií o logu však nie je ani zďaleka vyčerpaná a predstavuje 
možno jednu z najvážnejších výziev, ktorú nám kladie systém antického myslenia. Heraklei-
tov logos nie je len logos kozmu, ale aj človeka; nie je len božský, duchovný, ale aj konkrét-
ny, materiálny. Moderné pokusy o zaradenie Herakleitových výrokov do kánonov antického 
myslenia, metafyziky, filozofie alebo vedy sa ukazujú ako nedostatočné. Zdá sa, že absencia 
predsokratovského rozlišovania medzi hmotou a duchom nie je len jednoduchou nezrelos-
ťou myslenia, ale je výzvou k vážnemu prehodnoteniu. Logos nie je primárne nejakou zlož-
kou reality, ktorá je fyzicky obsiahnutá vo veciach,6 ale je akýmsi „prirodzeným“ slovom sveta, 
ktoré sa k nám prihovára ako poriadok celku. Logos sa nedá jednoducho vyjadriť, pretože 
nie je zrozumiteľný ani pre ucho, ani pre ducha. Hérakleitova nejasnosť pramení z ťažkosti 
vyjadriť slovne intuíciu, ktorú jazyk nedokáže zachytiť.7 Jeho reč je predovšetkým obradom 
a obetou, oslavou zakúšanej prírody, ktorá vo svojich premenách odhaľuje chod sveta. Nepo-
núka poznanie, ale orientáciu.8

Herakleitov logos má charakter akejsi zákonitosti a pravidelnosti sveta, rovnako ako jeho 
„protiklady“ a „boj“ alebo „spojenie s ohňom“9. Herakleitos v duchu gréckeho polyteizmu sa 
vyjadruje o božstvách napríklad vo fragmente B 53: „Boj je otcom, všetkých i kráľom všet-
kých, jedných robí bohmi, druhých ľuďmi, jedných otrokmi, druhých slobodnými.“10 Jeho 
logos „nechce, a predsa chce byť nazývaný menom Zeus.“11 Hérakleitos zdôrazňuje, že logos je 
len jeden, ale nemôžeme sa nazdávať, že ide o monoteizmus v kresťanskom zmysle, pretože 
logos je aj súčasťou sveta, a nie je jeho tvorcom, ale zároveň nie je to jednoducho panteizmus. 
Je to najvyššia a racionálna sila, ktorá riadi svet resp. ktorou sa riadi svet v pohybe, pričom 
ľudský rozum môže postrehnúť toto „riadiace vedomie“. Antický mysliteľ používa slovo theos 
pre logos, ale aj pre polyteistických bohov, takže toto označenie je dosť mätúce a možno je ne-
správne pochopené. Herakleitove fragmenty sa často dajú chápať rôznymi spôsobmi a vôbec 
si nemôžeme byť istí, či im dobre rozumieme.12 Zachované texty odhaľujú jeho dištancujúci 
postoj a odmietanie vtedajších náboženských praktík, ale najmä odmietanie spôsobu výkonu 

5	 HEIDEGGER, M.: Heraklit. GA. Bd. 55. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1994, s. 265. 
6	 KAHN, Ch. H.: The Art and Thought of Heraclitus: Fragments with Translation and Commentary. Cambridge: 

University Press, 1979, s. 22.
7	 CHIŢOIU, D.: The Doctrine on Logos Between Heraclitus and the Patristic Horizon the Rationality of the 

World from the Harmony of Contraries to Indefinite Virtuality. In: European Journal of Science and Theology, 
December 2008, Vol.4, No.4, 41-58. 

8	 KRATOCHVÍL, Z. Délský potápěč k Herakleitově řeči. Hermann & synové, Praha 2006, s. 87.
9	 KIRK, G. S. Heraclitus: The Cosmic Fragments. Cambridge: University Press, 1954, s. XII.
10	 22 B53 (z  Hippolyta) HERAKLEITOS. In: Antológia z  diel filozofov. Predsokratovci a  Platón. Zost. J. 

MARTINKA. Bratislava: Iris 1998, s. 98.
11	 22 B32  (z  Klementa) HERAKLEITOS. In: Antológia z  diel filozofov. Predsokratovci a  Platón. Zost. J. 

MARTINKA. Bratislava: Iris 1998, s. 107.
12	 KRATOCHVÍL, Z., KOSÍK, Š.: Řeč o povaze bytí. Praha: Herrmann a synové, 1993, s. 90.



24  | 

zasvätenia či náboženskej praxe. Zo zlomkov sa zároveň dozvedáme, že odmietal aj vtedajšie 
chápanie fyzickej skutočnosti. Hérakleitov výrok, podľa ktorého žiadna hmotná substancia 
nepretrváva, predstavuje rozchod s tradíciou, ktorá predpokladala, že za procesmi vo svete 
možno nájsť jednotiaci materiálny princíp, ktorého by sa zmeny vo svete nedotkli.13

Podľa Herakleita Boh alebo logos zahŕňa v sebe protiklady: Boh – deň a noc, zima a leto, 
boj a pokoj, sýtosť a hlad.14 Boh je jediný múdry, vie, že akákoľvek vynaliezavosť je riadená 
prostredníctvom všetkého.15 Otázka stotožnenia s Diom16 ako s najvyšším olympským bohom 
zostáva nezodpovedaná. O Herakleitovej predstave Boha nám môžu povedať iné fragmenty, 
ktoré porovnávajú Boha s ľuďmi: „Najmúdrejší z ľudí sa zdajú Bohu ako opice, aj v múdrosti, 
aj v kráse, aj vo všetkom ostatnom“.17 „Bohu je všetko krásne, dobré a správne; ľuďom sa však 
niečo zdá neusporiadané, niečo správne.“18 Alebo „Napriek tomu, že je to spoločné, že je to 
logos, mnohí žijú, akoby mali vlastné vedomie.“19

Z uvedeného vyplýva, že poriadok vesmíru má svoj základ v božskej inteligencii. Je to koz-
mický princíp, podľa ktorého sa formujú všetky systémy vo vesmíre, planetárne systémy a ži-
voty rôznych bytostí. Božia racionalita je prítomná nielen v kozmickom meradle, v galaxiách, 
hviezdach atď., ale prejavuje sa na každej existenčnej úrovni, na kvantovej úrovni, na úrovni 
elementárnych častíc, v mikrosvete a v histórii ľudstva. Logos je sila, ktorá riadi prírodu aj 
procesy prebiehajúce v spoločnosti, vyjadruje sa v morálke, odhaľuje, ako medziľudské vzťa-
hy by mali vyzerať: „Tí, čo hovoria rozumne, musia sa opierať o to, čo je všetkým spoločné, 
tak ako obec o zákon a ešte pevnejšie. Lebo všetky ľudské zákony sa živia z jedného božieho; 
ten totiž vládne, pokiaľ chce, a stačí pre všetkých (a pre všetko), ba ešte aj všetko prevyšuje.“ 
21 B 114 (zo Stobaia).20

13	 TAYLOR, C.C.W. : Routledge History of Philosophy, vol. I. London: Routledge, 1997, s. 91. 
14	 „Boh je deň a noc, zima a leto, boj a mier, nasýtenie a hlad, ale mení sa práve tak ako oheň, keď sa zmieša 

s kadidlami, a nazýva sa tak alebo inak podľa vône každého z nich.“ 22 B67 (z Hippolyta) HERAKLEITOS. In: 
Antológia z diel filozofov. Predsokratovci a Platón. Zost. J. MARTINKA. Bratislava: Iris 1998, s. 96.

15	 Múdrosť spočíva v  jednej veci: poznať myšlienku,  ktorá rozumom riadi všetko až do  jednotlivostí. 22 B 
41 (z Diogena)

16	 Jedno, ktoré jediné je múdre, nechce, a  predsa chce byť nazývané menom Zeus. 22 B32  (z  Klementa) 
HERAKLEITOS. In: Antológia z diel filozofov. Predsokratovci a Platón. Zost. J. MARTINKA. Bratislava: Iris 
1998, s. 107.

17	 22 B83 HERAKLEITOS. In: Antológia z diel filozofov. Predsokratovci a Platón. Zost. J. MARTINKA. Bratislava: 
Iris 1998, s. 94.

18	 Bohu je všetko spravodlivé, ľudia však pokladajú jedno za  nespravodlivé, druhé za  spravodlivé. 22 B 102 
(z  Porfýria) HERAKLEITOS. In: Antológia z  diel filozofov. Predsokratovci a  Platón. Zost. J. MARTINKA. 
Bratislava: Iris 1998, s. 97.

19	 Preto sa treba riadiť spoločným. Ale hoci je logos všetkému spoločný, väčšina ľudí žije tak, akoby mala vlastný 
úsudok. 22 B 2  (zo Sexta) HERAKLEITOS. In: Antológia z diel filozofov. Predsokratovci a Platón. Zost. J. 
MARTINKA. Bratislava: Iris 1998, s. 93.

20	 21 B114 (zo Stobaia) HERAKLEITOS. In: Antológia z diel filozofov. Predsokratovci a Platón. Zost. J. MARTINKA. 
Bratislava: Iris 1998, s. 108.



﻿  |  25

NEKRESŤANSKÉ UCHOPENIA POJMU LOGOS
Idea Hérakleita z Efezu bola všeobecne známa v gréckej filozofii, predovšetkým bola prítom-
ná v stoickej filozofii v období helenizmu, v neskorej antike v novoplatónskej filozofii, ale aj 
v diele Filóna, židovského filozofa z Alexandrie.

Stoici vytvorili pomerne prepracovaný filozofický systém. Základom tohto systému bola 
sokratovská myšlienka, že hlavným dobrom je cnosť a príčinou vesmíru je hmota. Odmietali 
Platónovu koncepciu nehmotných foriem, ktoré by existovali nezávisle od hmotného vesmí-
ru. Podobne ako stredovekí nominalisti uznávali existenciu abstraktných pojmov ako men-
tálnych entít. V určitom zmysle sa vrátili k presokratovcom, resp. k Herakleitovi, nakoľko 
tvrdili, že okrem hmoty, pôsobiacim princípom vo vesmíre je logos. V stoicizme bol termín 
logos použitý v materialistickej kozmologicko-panteistickej koncepcii a bol stotožnený s naj-
vyšším racionálnym princípom, ktorý preniká celý vesmír, organizuje ho a prostredníctvom 
ohňa uvádza ho do večných cyklov deštrukcie a obnovy. Stoicizmus učil, že vzduch pochádza 
z ohňa, voda zo vzduchu a napokon zem z vody. Po vzniku vzduchu, vody a zeme všetko sa 
vrátilo k ohňu a cyklus sa začal odznova. Oheň a vzduch mali aktívny charakter, zatiaľ čo 
voda a zem boli pasívne. Nakoniec všetko bolo zničené v požiari, aby sa znova zrodilo, pri-
čom hmota bola považovaná za nezničiteľnú a prechádzajúcu neustálymi cyklami, v ktorých 
menila svoju podobu. Od Herakleita sa stoici líšili v tom, že Herakleitos považoval očistu 
ohňom za niečo, čo sa deje v rámci vesmíru ako súčasť stanoveného poriadku, zatiaľ čo stoici 
to rozšírili aj na samotný vesmír. Logos považovali za materiálnu entitu, ale Herakleitov logos 
bol skôr princípom racionality, a nie materiálnou entitou. Logos podľa stoikov bol osud alebo 
apersonálny boh a pôsobil prostredníctvom ohňa ako archetypu všetkých vecí. Stoici verili 
v prísny determinizmus21 a keďže všetko je vopred určené, človek by mal všetky veci, dobré aj 
zlé, prijímať s pokojom a bez emócií. Podľa stoicizmu kozmická príroda, čiže boh, a človek sa 
k sebe navzájom vzťahujú v hĺbke svojho bytia ako rozumoví činitelia, pretože podľa stoikov 
je celý vesmír racionálne usporiadaným systémom.22

Filón, významný židovský filozof z Alexandrie, prispôsobil grécku ideu loga svojej filo-
zofii Boha, inšpirovanej predovšetkým Starým zákonom. Pomocou alegorickej interpretácie 
sa mu podarilo vytvoriť značne exkluzívne abstraktnú koncepciu Božieho Loga. Pre stoikov 
bol logos individuálny aj univerzálny rozum, príroda a Boh, ale pre Filóna logos nie je nutná 
realita, ale len to, čo môžeme vidieť a pochopiť o Bohu, ktorý je sám veľmi vzdialený ľudské-
mu chápaniu.23 Podľa Filóna logos nie je Bohom a bližšie ho opisuje v špecifickej doktríne 
o Božích silách, ktoré stvorili svet a riadia ho. Logos je prostredníkom medzi transcendentým 
Bohom a svetom, pričom ľuďom zjavuje Božiu vôľu24 a je chápaný ako bytie, ktoré má sa-

21	 FREDE, D.: Stoic determinism. In: INWOOD, B. (ed.): The Cambridge Companion to the Stoics. Cambridge: 
University Press 2003.

22	 LONG, A. A.: Hellénistická filosofie. Praha: Oikúmené 2003, s. 141.
23	 CALABI, F.: God’s Acting, Man’s Acting: Tradition and Philosophy in Philo of Alexandria. Leiden: Brill 2008.
24	 PHILO ALEXANDRINUS, De mutatione nominum 18. In: KLOSKOWSKI, K.: Nauka o Logosie w dziełach 

Filona z Aleksandrii w hymnie Prologu czwartej Ewangelii, „Studia Gdańskie“ (1986) z. 6, s. 345.



26  | 

mostatnú existenciu.25 Boh sám ako transcendentný zostáva ľudskému poznaniu nedostup-
ný a poznateľný Logos je len ten, kto plní Jeho príkazy. Podľa Filóna Boh nemôže vstúpiť 
do vzťahu s materiálnym svetom, a preto používa Logos v akte stvorenia. Logos je preto pova-
žovaný za nástroj na formovanie všetkých prvkov vytvorenej reality,26 pričom Logos priamo 
nevytvára hmotu, ale iba sprostredkúva obraz sveta, ktorý je večne v Bohu. Vo Filónových 
dielach Logos znamená, že Božia stvoriteľská moc je inštrumentálnou príčinou, ale je to aj 
archetypálne svetlo, otvorenie, s ktorým sa stretávame u Plotina.27 Logos je obraz Boha, podľa 
ktorého je stvorená realita. Vo Filónovom diele je vnútorný Logos duševnou bytosťou, ideou 
a len vonkajší Logos sa odhaľuje ako skutočný svet. Na základe toho je však ťažké hovoriť 
o akte inkarnácie, pretože neexistuje priama interakcia medzi Logom a hmotnou realitou, 
čo predstavuje hlavný rozdiel v porovnaní s kresťanským uchopením Loga. Logos je podľa 
Filóna duchovný a dynamický, je teda opakom pasívnej hmoty. Filón neuvádza, že Logos sa 
stal človekom, pretože podľa gréckeho myslenia Boh nemôže prísť do priameho kontaktu 
s hmotou a nemá viditeľnú podobu.

Filónova koncepcia Loga akokoľvek blízka biblickému mysleniu predsa je len viac ovplyv-
nená súdobou filozofiou než náboženskou koncepciou Starého zákona. Podľa Filóna Logos 
je „idea ideí“, archetyp rozumnosti a poriadku ako aj ľudského rozumu. Filón niekedy hovorí 
o Božom Logu ako o prvorodenom Synovi nestvoreného Otca a „druhom Bohu“ a niekedy len 
ako o Bohu, ktorý práve koná. Barnard ešte poznamenáva, že Logos je u Filóna zároveň aj ide-
álnym svetom, ktorého je reálny svet kópiou, a tiež ideálnym, prvotným človekom, obrazom 
Božím, ktorého potomstvom sú všetci smrteľní ľudia.28 Pre Filóna znamená Logos „najstarší 
syn“ a tí, ktorí sú synmi Loga, sa nazývajú aj synmi Božími,29 pričom napokon presne nedefi-
nuje ani pôvod, povahu či osobnosť Loga.

Filónove filozofické učenie o  Božích silách mu umožnilo zachovať jedinosť a  jednotu 
Boha napriek jeho mnohým menám a vlastnostiam, ale aj transcendentnosť Boha napriek 
jeho pôsobeniu na svet.30

25	 WOLFSON, H. A.: Philo: Foundations of Religious Philosophy in Judaism, Christianity and Islam, vol. 1, 
Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press 1962, s. 200–294.

26	 Philo Alexandrinus, De specialibus legibus I, 339, podaję za: K. Kloskowski, Nauka o Logosie w dziełach 
Filona z Aleksandrii, s. 347.

27	 CHIŢOIU, D.: The Doctrine on Logos Between Heraclitus and the Patristic Horizon the Rationality of the 
World from the Harmony of Contraries to Indefinite Virtuality. In: European Journal of Science and Theology, 
December 2008, Vol.4, No.4, 41-58.

28	 BARNARD, L. W.: The Logos Theology of St. Justin Martyr. In: The Downside Review 89, 1971, s. 133.
29	 FILON ALEKSANDRYJSKI, De confusione linguarum, In: KLOSKOWSKI, K.: Nauka o Logosie w dziełach 

Filona z Aleksandrii w hymnie Prologu czwartej Ewangelii, „Studia Gdańskie“ (1986) z. 6, s. s. 40–41.
30	 RADICE, R.: Observations on the Theory of the Ideas as the Thoughts of God in Philo of Alexandria. In: 

Studia Philonica Annual, 3: 126. 1991, s. 126–134.



﻿  |  27

LOGOS V SEPTUAGINTE
Septuaginta  je grécky preklad Starého zákona z hebrejčiny, ktorý vznikol v 3.-1. stor. pred 
Kr. v prostredí helénskej židovskej diaspóry a poznala ho aj kresťanská komunita.31 Termín 
logos v Septuaginte je vyhradený pre Božie Slovo v kontexte stvorenia sveta a prorockých 
posolstiev. Slovo nie je uchopené ako niečo abstraktné, ale ako skutočne vypovedané slovo 
reprezentujúce konanie Boha, buď v podobe komunikácie Boha s jeho ľudom alebo v podobe 
stvoriteľského slova.32 Už v knihe Genezis čítame o tom, že keď Boh hovorí, tak zároveň tým 
niečo koná (Gn 1,1-2,3, Gn 1,3-31). Autor nepoužíva termín logos explicitne, ale v celej pasáži 
je opakovane tvrdené, že Boh tvorí tým, že „hovorí“. Explicitné vyjadrenie sa nachádza naprí-
klad v žalme: „Pánovým slovom povstali nebesia “ (Ž33,6) alebo „moje slovo, ktoré mi vyjde 
z úst, nevráti sa ku mne naprázdno, ale urobí, čo som si želal, a vykoná, na čo som ho poslal“ 
(Iz 55,11).

Septuaginta otvorila nové perspektívy pre pochopenie, ktoré hebrejský text neumožňo-
val. Takýmto prípadom je stotožnenie dabar s logos. Hebrejské slovo dabar, ktorého koreň 
znamená „to, čo stojí za“, keď sa prekladá slovom „slovo“, tak znamená „zvuk s významom“, 
ale môže znamenať aj „vec“. Avšak dabar u človeka sa považuje za predĺženie jeho osobnosti, 
ktorá má svoju vlastnú podstatnú existenciu.33 Božie slovo má moc, ktorá je podobná moci 
Boha, ktorý ho vyslovuje; Božia múdrosť sa chápe ako hypostáza, ktorá je odlišná od neho, 
ako to je v  Šalamúnovej Múdrosti.34 Filón Alexandrijský na základe tohto spojenia dvoch 
sémantických oblastí a dvoch existenciálnych postojov stotožnil pojem logos s Platónovým 
svetom Ideí.

Slovo sa napokon objavuje v úzkej súvislosti s Múdrosťou. Personalizované vyjadrenia 
o Múdrosti nachádzame v Knihe Sirachovcovej a v Knihe Múdrosti (predovšetkým Sir 1,4- 
5.9; Sir 24,1-31; Sir 24, 40-41; Múd 8,3-4; Múd 18,14-16). Múdrosť vystupuje vo veľmi úzkom 
vzťahu k Bohu, čiastočne ako keby vykazovala rysy nezávislej existencie, alebo vystupuje ako 
synonymum Slova (Múd 9,1-2). Personalizované Slovo nachádzame aj v pasáži Múd 18,14-16. 
Použitie pojmov múdrosť a slovo v kanonických aj nekanonických spisoch sa javí ako prípra-
va pre ranokresťanské použitie termínu logos.

Východiskom týchto veľkolepých interpretácií hebrejského Písma v preklade Septuaginty 
bola pasáž, v ktorej Abrahám pri dubovom strome v Mamvri víta troch anjelov a oslovuje ich 
v jednotnom čísle, akoby hovoril s Bohom, s Jediným. Filónov Logos je takmer personifikova-
ný, pretože sa nazýva aj Druhý Boh, Ideálny človek, Parakletos, Veľký kňaz. Vidí ho však len 
ako moc, a nie ako osobu, a už vôbec nie ako Boha – osobu Trojice.

31	 DROBNER, H. R.: Patrologie : úvod do studia starokřesťanské literatury. Praha : OIKOYMENH 2011, s. 36. 
32	 BARNARD, L. W.: The Logos Theology of St. Justin Martyr. In: The Downside Review 89, 1971, s. 133.
33	 DOUGLAS, J. D. (ed.): Nový biblický slovník. Praha: Návrat domů 1996, s. 772.
34	 DOUGLAS, J. D. (ed.): Nový biblický slovník. Praha: Návrat domů 1996, s. 772.



28  | 

LOGOS V PROLÓGU K EVANJELIU PODĽA JÁNA
Identifikácia Druhej Božskej Osoby s Logom predstavovala vážnu intelektuálnu výzvu pre 
mentalitu neskorého helenizmu. Aj keď bola zrejmá určitá blízkosť medzi Logom a kon-
krétnym chápaním božstva, pre Grékov, poučených elátmi a Parmenidovým ontologizmom, 
bolo nemysliteľné, aby Bytie malo niečo spoločné s živým a telesným. Na druhej strane aj 
pre Židov bolo ťažké prijať stotožnenie Ježiša s Logom, s Jediným Bohom, ktorý by žil a tr-
pel ako človek, hoci na rozdiel od neoplatonikov poznali koncept osobného Boha. Jánova 
identifikácia Loga ako Božieho Syna rozhodne spôsobila zásadnú zmenu paradigmy, ktorá 
je vlastná gréckemu chápaniu idey Loga. Zlom paradigmy je z gréckeho hľadiska spôsobený 
tým, že mení perspektívu vzťahov medzi absolútnym a relatívnym, senzitívnym a inteligi-
bilným, časom a večnosťou. Dochádza k nemu na pozadí nového rozlišovania, ktoré grécke 
filozofické myslenie a grécke náboženstvo nepoznali. Ide o rozlišovanie medzi stvoreným 
a nestvoreným. Rozdiel, ktorý dominoval v gréckom myslení, bol medzi vytvoreným a nevy-
tvoreným, ale nie medzi stvoreným a nestvoreným. Stvorené zahŕňa nielen senzitívnu sféru, 
ale aj inteligibilnú sféru.35

Jánovo evanjelium bolo napísaný na prelome 1. a 2. storočia a bolo adresované kresťa-
nom vychovaným v helenistickom svete. Používa pojmy ako „logos“, „život“, „pravda“, ktoré 
sa bežne používali v helenistickej kultúre. Autor evanjelia používa slovo logos, ktoré prevzal 
z helenistickej filozofie, no jeho obsah odkazoval na biblický koncept Božieho slova.36 Rané 
kresťanstvo sa odvolávalo na platónske a stoické myslenie, ale nie je jednoznačne známe, 
do akej miery grécka filozofia a náboženstvo ovplyvnili myslenie sv. Jana.37

Niektorí bádatelia v Prológu vidia vplyv helénsko-egyptského hermetizmu a podobnosť 
so životom, smrťou a znovuzrodením staroegyptského božstva Osirisa. Sprostredkovateľskú 
úlohu medzi helenistickým konceptom loga a kresťanským myslením môže niesť filozofia 
Filóna Alexandrijského, ktorý spojil judaistickú tradíciu s gréckou filozofickou špekuláciou 
a ukázal logos ako prostrednú hypostázu medzi Bohom a svetom. Stoici neuznávali logos 
ako medzičlánok medzi Bohom a ľuďmi, ale zdôrazňovali, že logos je rozum. V židovskom 
náboženskom myslení sa však nepriorizuje rozum, ale Božie Slovo, ktoré stojí nad ľudským 
rozumom. Je zrejmé že, autor Jánovho evanjelia prevzal z gréckej filozofie termín logos, ale 
dal mu originálny obsah. V sapienciálnej tradícii sa Božie Slovo stotožňovalo so zosobnenou 
Múdrosťou, až kým sa samotné Božie Slovo nezjavilo ako osoba. Pre svätého Jána subjektom 
tohto Slova je skutočný človek Ježiš Kristus. Božský Logos však môže byť prístupný chápa-
niu stvorenej prirodzenosti človeka len do tej miery, do akej je zjavený. Nad tento rámec je 
vhodnejšie mlčanie. A osobný, slobodný a úplne nepodmienený spôsob, v ktorom sa Logos 

35	 CHIŢOIU, D.: The Doctrine on Logos Between Heraclitus and the Patristic Horizon the Rationality of the 
World from the Harmony of Contraries to Indefinite Virtuality. In: European Journal of Science and Theology, 
December 2008, Vol.4, No.4, 41-58.

36	 MĘDALA, S.: Ewangelia według św. Jana. Rozdziały 1–2. Wstęp, przekład z oryginału, komentarz, (NKB IV/1), 
Częstochowa 2010, s. 239.

37	 BRODIE, Th. L.: The Quest for the Origin of John ’s Gospel. New York–Oxford 1993, s. 8.



﻿  |  29

prejavuje, znemožňuje jeho konceptualizáciu. Pojem kresťanského Loga jednoducho prestá-
va mať pojmový rozmer.38

Chápanie racionality sveta prešlo a prechádza významnou modifikáciou, ktorá však ne-
súvisí len s chápaním úlohy pojmov, najmä tých, ktoré vypracovala grécka filozofia, pri vy-
jadrovaní skutočnosti presahujúcej slová. Kresťanstvo svojím uznaním podstatného rozmeru 
Osoby pri opise skutočnosti vytvorilo inú paradigmu chápania. Poznanie nie je len osobným 
aktom, preto sa otázka porozumenia musí klásť z perspektívy iného antropologického mo-
delu; nevyhnutne predpokladá iný spôsob vzťahu k svetu, ktorý sa chápe ako stvorený. Keďže 
svet bol stvorený prostredníctvom Loga, obsahuje zárodky rozumu, nejaké dôvody stvorenia, 
dôvody, ku ktorým sa však nedá dospieť hneď. Preto možno hovoriť o pokroku v poznaní 
ako skúsenosti, o rozvoji toho, čo bolo nazvané Tradícia. To je dôvod, prečo sa formulácia 
v Jánovom prológu, ako aj celý obsah Zjavenia, dajú pochopiť len cez osobnú skúsenosť, ako 
osobné naplnenie Písma.

Skúsenostné naplnenie je to, čo ponúka kritériá pre pochopenie iného významu raciona-
lity. Objektívno-subjektívna dilema v chápaní toho, čo charakterizuje Logos, bola prekonaná 
spôsobom, ktorý predchádzajúce diskurzy v gréckom a hebrejskom horizonte myslenia ne-
mohli predvídať. Chápanie, ktoré prekračuje pevné rámce pojmu a mysliteľného, bolo vý-
sledkom prehĺbenia existenciálno-konkrétnej skúsenosti, ktorá sa vykryštalizovala v Tradícii 
kresťanského Východu.

Podstata východnej kresťanskej vízie racionality, v  rámci ktorej jestvuje tento Bohom 
stvorený svet, spočíva v tom, že svet ako príroda, charakterizovaná racionálnou jednotou, 
existuje pre medziľudský dialóg, ako podmienka ľudského duchovného rastu. Racionalita 
sveta je pre človeka a vrcholí v človeku. Podľa patristickej tradície všetky veci svoj majú pôvod 
v božskom Logu. Na pojem logos sa odvoláva aj v súvislosti s uchopením objektívneho dôvo-
du vecí, ako aj v súvislosti s osobným rozumom. Cieľom tohto výrazu je vytvoriť významovú 
nuansu medzi dvoma spôsobmi chápania, ktoré sú vlastné ľuďom.39

Na jednej strane je tu spôsob analytického uvažovania – v podstate prísny a spojený s ob-
jektívnym rozumom, nazývaný aj večným alebo božským rozumom, čo vedie k čiastočnému 
a fragmentárnemu chápaniu, ale umožňuje postupné poznávanie materiálneho sveta, ako aj 
využívanie jeho vlastností podľa ľudských potrieb. Na druhej strane existuje syntetickejšie 
a priamejšie chápanie, ktoré je intuitívne a dáva vedomie vyššieho významu a cieľa prírody.

Potreba objektivity je dnes pre vedecké experimenty kľúčová a táto objektivita je zaručená 
možnosťou opakovane posudzovať jav podľa určitých parametrov, t. j. podľa merateľnosti. 
Racionalita sveta je však prehliadaná, ale napriek tomu znamená viac ako tento štandard 

38	 CHIŢOIU, D.: The Doctrine on Logos Between Heraclitus and the Patristic Horizon the Rationality of the 
World from the Harmony of Contraries to Indefinite Virtuality. In: European Journal of Science and Theology, 
December 2008, Vol.4, No.4, 41-58.

39	 CHIŢOIU, D.: The Doctrine on Logos Between Heraclitus and the Patristic Horizon the Rationality of the 
World from the Harmony of Contraries to Indefinite Virtuality. In: European Journal of Science and Theology, 
December 2008, Vol.4, No.4, 41-58.



30  | 

objektivity a implikuje myšlienku rastu a tvárnosti. To všetko vzniká ako výsledok interakcie 
človeka so svetom, ktorej dôsledky znamenajú zmenu na oboch stranách. Preto keď sa ho-
vorí o vede, treba sa usilovať o viac než psychologicky merateľnú subjektivitu. Naša doba si 
očividne žiada túto zmenu pohľadu, pretože údaje, ktoré ponúka základný výskum, nemož-
no interpretovať a chápať, vychádzajúc z klasickej paradigmy vedy. Vesmír nemožno jedno-
ducho opísať ako objektívnu realitu, ktorej existencia je zaručená a udržiavaná konštantnými 
parametrami, ani človeka nemožno pochopiť prostredníctvom antropologického modelu, 
ktorý by tvrdil jeho stabilnú podstatu.40

Racionalita opísaná kresťanským Východom, predovšetkým v diele Maxima Vyznávača, 
predpokladá plasticitu existencie, ktorú treba vždy zohľadniť, avšak bez toho, aby sa zabudli 
na osobu. Interakcia so skutočnosťou, s jej stupňami, vedie k inému typu skúsenosti, ktorú 
možno nazvať interpersonálnou, alebo inak povedané, skúsenosťou spoločenstva. To je naj-
hlbšie tajomstvo, lebo tu spočíva predovšetkým osobná blízkosť medzi Stvoriteľom a jeho 
stvorením, ale aj základ a cieľ existencie sveta.

ZÁVER: SÚVISLOSŤ S FORMÁCIOU SEMINARISTOV
Nesmierne dôležité je, že Logos ako pojem na úsvite kresťanstva, bol jedným z najzložitej-
ších pojmov, ktorý však priniesol radosť celému svetu. Logos je pojmovou inštanciou, ktorá 
opisuje racionalitu – racionalitu sveta, zmysel a účel sveta ako kozmu, ako aj racionalitu, 
ktorá riadi človeka, zmysel, ktorý riadi alebo by mal riadiť život jednotlivca. Cesta, na ktorej 
Gréci pretvárali pojem, ktorý prevzali z každodenného používania svojho prirodzeného jazy-
ka, a pri vysvetľovaní mu dávali vznešené významy, stála pod záštitou objektivity. Zrejmý je 
však aj subjektívny – existenciálny rozmer, ktorý sprevádzal významy hebrejského ekvivalen-
tu. Stretnutie týchto dvoch perspektív bolo do istej miery šokujúce, ale aj veľmi produktívne. 
Prinieslo nielen bohatší filozofický diskurz, ale aj zmenu postoja v náboženskej skúsenosti. 
Záujem o logos však už nebol len oblasťou diskusií medzi filozofmi, ale stal sa záujmom, 
ktorý zasahoval do celého kultúrneho priestoru neskorej antiky, a to za okolností, keď to, čo 
vtedy chápali pod pojmom náboženstvo, riadili inovácie, synkretizmus a hľadania vyvolané 
potrebou inej rovnice osobnej spásy.

Dnešný človek pod vplyvom zdanlivého úspech fragmentaristického postupu stráca 
schopnosť vnímať celok a jeho okraj. V súčasnosti opäť ide o logos a v zmysle celej spoloč-
nosti, ide o rekuperáciu, ktorej výsledkom by bola zdravá a kvalitná ľudská spoločnosť. Dnes 
morálke pomôžu len existenčné otázky. Všetko ostatné je zahltené princípom mnohouče-
nosti, ktorý všetko relativizuje a robí bezbranné a zbytočné, neužitočné.41 Logos teda musí 
preniknúť všetko, aby človek bol dobrý a spravodlivý nielen v očiach iných, ale aj sám pre 
40	 PENROSE, R.: The Road to Reality: A complete Guide to the Laws of the Universe. New York: Alfred A. Knopf 

2005. 
41	 HOGENOVÁ, A: Logos a jeho totéž. In: PAIDEIA: PHILOSOPHICAL E-JOURNAL OF CHARLES UNIVERSITY 

1–2/XV/2018 ISSN 1214-8725 file:///Users/pavoldancak/Downloads/1363-Article%20Text-6679-1-10-2019040 
1%20(2).pdf



﻿  |  31

seba, lebo nezáleží len na činoch, ale aj na vôli a myslení, lebo človek má byť spravodlivý 
reálne v skutkoch, a nie v slovách, ktoré pravdu zahaľujú.42

ZOZNAM BIBLIOGRAFICKÝCH ODKAZOV
BARNARD, L. W.: The Logos Theology of St. Justin Martyr. In: The Downside Review 89, 1971, 

s. 132-141.
BRODIE, Th. L.: The Quest for the Origin of John ’s Gospel. New York–Oxford 1993.
CALABI, F.: God’s Acting, Man’s Acting: Tradition and Philosophy in Philo of Alexandria. Le-

iden: Brill 2008.
CHIŢOIU, D.: The Doctrine on Logos Between Heraclitus and the Patristic Horizon the Ra-

tionality of the World from the Harmony of Contraries to Indefinite Virtuality. In: Euro-
pean Journal of Science and Theology, December 2008, Vol.4, No.4, 41-58.

DOUGLAS, J. D. (ed.): Nový biblický slovník. Praha: Návrat domů 1996.
DROBNER, H. R.: Patrologie : úvod do studia starokřesťanské literatury. Praha: OIKOYMENH 

2011.
FATTAL, M.: Logos. Między Orientem a Zachodem. Warszawa 2001.
FREDE, D.: Stoic determinism. In: INWOOD, B. (ed.): The Cambridge Companion to the 

Stoics. Cambridge: University Press 2003, s. 179-205
HEIDEGGER, M.: Heraklit. GA. Bd. 55. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1994.
HERAKLEITOS. In: Antológia z diel filozofov. Predsokratovci a Platón. Zost. J. MARTINKA. 

Bratislava: Iris 1998.
HOGENOVÁ, A: Logos a jeho totéž. In: PAIDEIA: PHILOSOPHICAL E-JOURNAL OF CHAR-

LES UNIVERSITY 1–2/XV/2018. file:///Users/pavoldancak/Downloads/1363-Article%20
Text-6679-1-10-20190401% 20(2).pdf

HORYNA, B. – PAVLINCOVÁ, H. (eds.): Slovník Judaismus – Křesťanství – Islám. Olomouc: 
Nakladatelství Olomouc, 2002.

KAHN, Ch. H.: The Art and Thought of Heraclitus: Fragments with Translation and Commen-
tary. Cambridge: University Press, 1979, s. 22.

KIRK, G. S. Heraclitus: The Cosmic Fragments. Cambridge: University Press, 1954.
KLOSKOWSKI, K.: Nauka o Logosie w dziełach Filona z Aleksandrii w hymnie Prologu czwar-

tej Ewangelii, „Studia Gdańskie“ (1986) z. 6, s. 313–352.
KÖNIG, F. – WALDENFELS, H. (eds.): Lexikon náboženství. Praha: Victoria Publishing, 1992.
KRATOCHVÍL, Z. Délský potápěč k Herakleitově řeči. Hermann & synové, Praha 2006.
KRATOCHVÍL, Z., KOSÍK, Š.: Řeč o povaze bytí. Praha: Herrmann a synové, 1993.
LÉON-DUFOUR, X. (ed.): Slovník biblické teologie. Praha: Academia, 2002.
LONG, A. A.: Hellénistická filosofie. Praha: Oikúmené 2003.
MĘDALA, S.: Ewangelia według św. Jana. Rozdziały 1–2. Wstęp, przekład z oryginału, komen-

tarz, (NKB IV/1), Częstochowa 2010.

42	 PATOČKA, J.: Evropa a doba poevropská. Praha: Nakladatelství Lidové noviny, 1992, s. 57. 



32  | 

NARECKI, K.: Logos we wczesnej myśli greckiej. Lublin 1999.
NOVOTNÝ, A.: Biblický slovník. Praha: Kalich, 1956.
PATOČKA, Jan. Evropa a doba poevropská. Praha: Nakladatelství Lidové noviny, 1992.
PENROSE, R.: The Road to Reality: A complete Guide to the Laws of the Universe. New York: 

Alfred A. Knopf 2005.
PHILO ALEXANDRINUS: De confusione linguarum. In: KLOSKOWSKI, K.: Nauka o Logosie 

w dziełach Filona z Aleksandrii w hymnie Prologu czwartej Ewangelii, „Studia Gdańskie“ 
(1986) z. 6, s. 313–352.

PHILO ALEXANDRINUS, De mutatione nominum. In: KLOSKOWSKI, K.: Nauka o Logosie 
w dziełach Filona z Aleksandrii w hymnie Prologu czwartej Ewangelii, „Studia Gdańskie“ 
(1986) z. 6, s. 313–352.

PHILO ALEXANDRINUS, De specialibus legibus. In: KLOSKOWSKI, K.: Nauka o Logosie 
w dziełach Filona z Aleksandrii w hymnie Prologu czwartej Ewangelii, „Studia Gdańskie“ 
(1986) z. 6, s. 313–352.

RADICE, R.: Observations on the Theory of the Ideas as the Thoughts of God in Philo of 
Alexandria. In: Studia Philonica Annual, 3: 126. 1991, s. 126–134.

TAYLOR, C.C.W. : Routledge History of Philosophy, vol. I. London: Routledge, 1997.
The Catholic Encyclopedia [online databáza]. New York: Robert Appleton Company, 1910.
WALTON, F. E.: Development of the Logos. Doctrine in Greek and Hebrew Thought. Bristol 

1911.
WOLFSON, H. A.: Philo: Foundations of Religious Philosophy in Judaism, Christianity and 

Islam, vol. 1, Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press 1962, s. 200–294.



﻿  |  33

4 VÝVOJ A PERSPEKTÍVY METÓDY 
FUNDAMENTÁLNEJ TEOLÓGIE
DOC. THDR. ŠTEFAN PALOČKO, PHD. 
HTPS:/ / ORCID.ORG/ 0009-0003-9576-4950

Abstrakt: Fundamentálna teológia tvorí základ všetkých teologických disciplín a tak poskytuje ich zdôvodnenie 
a zmysluplnosť. V histórii bolo jej hlavným zameraním obraňovať pravdy kresťanskej viery pred rôznymi 
námietkami, a tak sa označovala pod termínom apologetika. V rámci svojho vývoja sa pokúšala vypracovať 
postupy, prostredníctvom ktorých sa pokúšala dokázať existenciu Boha a s touto problematikou súvisiace 
tvrdenia. V období novoveku prešla apologetiky výrazným kritickým prehodnotením, pričom sa začala 
spochybňovať samotná jej relevantnosť. Na začiatku dvadsiateho storočia bola najprv premenovaná 
na fundamentálnu teológiu a neskôr sa začal modifikovať aj jej obsah, keďže došlo k značnému spochybneniu 
dovtedajších metód, prostredníctvom ktorých apologetika pracovala. Výsledkom bolo rozriedenie a spochybnenie 
obsahu fundamentálnej teológie, ktoré v niektorých prípadoch viedli až k opusteniu tejto teologickej disciplíny 
ako zbytočnej. Článok podáva náčrt metódy fundamentálnej teológie, ktorá by mala obnoviť jej dôležitosť 
a potvrdiť ju ako relevantný základ teológie ako takej.

Kľúčové slová: Apologetika. Fundamentálna teológia. Princíp sporu. Filozofia. Metafyzika.

Abstract: Fundamental theology is a foundation stone for all theological disciplines and thus provides their 
justification and meaningfulness. Historically, its primary focus was to defend the truths of the Christian faith 
against an array of objections, and so it was referred to as apologetics. Over the centuries of its development, 
it attempted to devise methods to prove the existence of God and other related claims. In the modern period, 
apologetics underwent a major critical reassessment, and its very relevance came to the question. In the early 
twentieth century, it was renamed to fundamental theology, and later its content began to be modified since 
the methods used by apologetics until then were called to question, too. This resulted in challenging the very 
content of fundamental theology, leading, in some cases, to making this theological discipline redundant. This 
paper outlines a method of fundamental theology that could restore the importance of the discipline and affirm 
it as a relevant foundation for theology as such.

Keywords: Apologetics. Fundamental Theology. The principle of conflict. Philosophy. Metaphysics.

Keď upriamime pozornosť na dávnu históriu, kam až siahajú informácie z historických 
vied, nemôže uniknúť našej pozornosti, že fenomén náboženstva ľudstvo sprevádza od ne-
pamäti. Zrejme v histórii ani nenarazíme na nejakú civilizáciu, národ, kultúrne prostredie, či 
dokonca kmeň, ktorý by nemal žiadny náboženský kult. Zároveň je však všeobecne známe, 
že tieto náboženstvá sa v každej kultúre, či spoločnosti viac alebo menej líšia.

V dávnej histórii sa však nestretávame s aktivitami, v ktorých by sa jedna náboženská 
skupina pokúšala dokázať inej, že jedno náboženstvo je pravdivé a mali by ho prijať aj vyzná-
vači iných náboženstiev, pretože ostatné náboženstvá sú mylné. Základný model chápania 



34  | 

náboženstva spočíval v tom, že každá nejako organizovaná spoločnosť má svoje náboženstvo 
a svojho boha, resp. bohov. V prípade, že jedna spoločnosť ovládne druhú, je to dôkaz, že boh 
vládnucej spoločnosti je mocnejší, a preto podrobená spoločnosť má prijať kult mocnejšieho 
boha. V biblických dejinách sa môžeme stretnúť s udalosťou, kedy Babylonom porazení Židia 
boli odvlečení do zajatia, kde boli nútení prijať kult babylonských bohov (Dan 3,10-23). Exis-
tovala aj zmierlivejšia schéma stretu dvoch náboženstiev, kedy vládnuca spoločnosť prebrala 
niektoré princípy náboženstva podmanenej spoločnosti, a tak došlo k určitému synkretiz-
mu. S takouto schémou sa môžeme stretnúť napríklad pri rozširovaní Rímskej ríše, ktorá 
nemala problém prijať do svojho panteónu bohov iných náboženstiev, ktoré boli vlastné pod-
robeným národom.

Podstatnú rolu ani tak nehrala otázka, ktoré náboženstvo je pravdivé, ale skôr ktoré 
náboženstvo je „naše“, resp. ktorý boh je „náš“. Pravdivosť náboženstva sa akosi spontánne 
predpokladala. Akousi anomáliou uprostred týchto náboženstiev predstavovalo nábožen-
stvo Izraela. Tento národ vnímal svoje náboženstvo ako jediné správne a svojho Boha ako 
jediného skutočne existujúceho. Všetky ostatné náboženstvá boli podľa tohto vierovyznania 
mylné a bohovia falošní. Svoje presvedčenie odvádzali predovšetkým zo svojej historickej 
skúsenosti, na ktorú sa odvolávali. Podľa nich Boh sa zjavil ich praotcom Abrahámovi, Izáko-
vi a Jakubovi a vyvolil si ich spolu s ich potomstvom ako národ, ktorému chce zveriť pravdu 
o nadprirodzených skutočnostiach. Následne je to ten istý Boh, ktorý sa približne päťsto 
rokov po Abrahámovi zjavil Mojžišovi v podobe horiaceho kríku, aby vyviedol Izrael z egypt-
ského otroctva, voviedol ho do zasľúbenej krajiny a uzavrel s týmto národom zmluvu, ktorej 
dodržiavanie mu prinesie večný blahobyt, a jej porušenie spôsobí večné prekliatie (Ex 3,2; Ex 
19,3-5; Dt 27,26).

Tieto udalosti, ktoré sa v Izraeli tradovali ako historické skutočnosti, boli základom viery 
v  jediného pravého Boha, ktorý si vyvolil Izraelský národ. Akékoľvek úvahy o tom, že iní 
bohovia, alebo iné náboženstvá by mohli byť pravdivé, boli Izraelským náboženstvom chá-
pané ako absolútne neprijateľné (1Kron 16,26; Dt 6,14; 28,14). Napriek tomu, že v Izraeli bola 
zakorenená viera v to, že Boh Izraela je jediný pravý a ostatné náboženstvá sú nepravdivé, 
nemožno pozorovať v dejinách tohto národa nejakú intenzívnu misijnú snahu rozšíriť svoje 
náboženstvo u pohanských národov a presvedčiť ich o jeho pravdivosti. Spočiatku sa prakti-
zovanie viery Izraela považovalo za výlučnú záležitosť vyvoleného národa. Ostatné národy 
nemajú podľa tohto chápania takéto významné postavenie v Božích očiach, a preto sú odsú-
dené na tápanie vo svojich pomýlených náboženstvách.

V neskorších storočiach starozákonného obdobia sa stretávame s učením prorokov, podľa 
ktorého sa raz pohanské národy spoja s Izraelom v uctievaní pravého Boha, a tak Izrael má 
zohrať v oblasti náboženstva rolu akéhosi majáka celého ľudstva (Iz 2,1nn; 19,21-25; 45,20-
25).1 Pod vplyvom tohto učenia môžeme sledovať zrod určitých misijných aktivít Izraela, 
prostredníctvom ktorých sa Izrael pokúšal ohlásiť pohanským národom pravého Boha a jeho 

1	 LEON-DUFOUR, X. a kol.: Slovník biblickej teológie. Zagreb: Kršćanska sadašnjost, 1990, s. 927.



﻿  |  35

Zákon (Mudr. 18,4) a prijímal medzi seba pohanov, ktorí prijali vieru Izraela (Iz. 56,6-7). Toto 
hnutie však v Izraeli nikdy nenabralo nejaké masové rozmery, a tak sa ani nerozvinul nejaký 
systém dokazovania pravosti Izraelského náboženstva.

So systémom dokazovania sa stretávame zrejme až u gréckych filozofov a tu ide dokon-
ca aj o dokazovanie existencie pravého Boha. Konkrétne Platón a Aristoteles, hoci vyrastali 
v polyteistickej kultúre, prichádzajú so zdôvodnením, že Boh ako najvyššia dokonalá bytosť 
musí byť len jedna.2 Tieto filozofické systémy však nemali ambíciu zaviesť, alebo ohlásiť 
jediné správne náboženstvo, ktoré by na základe dôkazov malo vyvrátiť a tak nahradiť všetky 
dovtedajšie náboženstvá.

Situácia sa do značnej miery zmenila príchodom kresťanstva. Toto náboženstvo totiž už 
vo svojej podstate obsahuje tvrdenie, že je to náboženstvo jediného pravého Boha, ktorý je 
jediným reálnym Spasiteľom, bez ktorého zo životnej tragédie, ktorou je večná smrť, či več-
né posmrtné utrpenie, nemôže byť zachránený žiadny človek (Jn 8,24; Mk 16,16). Preto je 
jednou z podstatných aktivít kresťanov konanie misií, teda ohlasovanie kresťanstva všetkým 
ľuďom, aby mohli byť prostredníctvom prijatia kresťanskej zvesti zachránení (Mt. 20,18-20).

V úvodnej fáze kresťanských misií boli adresátmi tohto ohlasovania predovšetkým židia. 
Samozrejme, že pri svojej misijnej činnosti kresťania nevyhnutne narazili na otázku, prečo 
by mali židia prijať vieru v to, že Ježiš z Nazareta je Bohom poslaný Mesiáš, ktorý prišiel za-
chrániť ľudí z hriechov a zo smrti. Existujú v prospech takýchto tvrdení nejaké dôkazy? Biblia 
ako zdroj historických informácií potvrdzuje, že títo prví kresťania argumentovali židom 
odvolávaním sa na posvätné spisy Starého zákona, ktoré boli židmi prijímané ako Božie slovo 
a tak nepochybne pravdivé. Tieto spisy porovnávali so životom a učením Ježiša z Nazareta 
a dokazovali, že to, čo bolo od dávna Bohom cez prorokov prisľúbené a predpovedané, sa 
práve na Ježišovi vyplnilo (Mt 26,54; Sk 8, 32-35; Sk 17,2-11).

Slabina takejto argumentácie sa ukázala, keď sa kresťania pokúšali získavať pre kresťan-
skú vieru pohanov. Bolo jasné, že predpoklad neomylnosti židovských posvätných spisov 
u pohanov nemôže fungovať. Pre židov neomylnosť posvätných spisov bola spontánne pri-
jímaná, keďže boli po mnohé generácie formovaní prijímaním tohto predpokladu, no pre 
pohanov toto základné východisko bolo cudzie a zjavne nemalo absolútnu hodnotu. V ak-
tivitách prvých kresťanov sa nestretávame s pokusmi nejako nevyvrátiteľne dokázať poha-
nom najprv neomylnosť židovských spisov, aby následne na  ich základe mohli dokazovať 
pravdivosť kresťanskej zvesti. Skôr môžeme sledovať siahnutie po klasickej filozofii, ktorá 
bola dedičstvom práve pohanského sveta už od Platóna a Aristotela a prostredníctvom týchto 
filozofických princípov postupne začínajú vznikať spisy takzvaných apologétov, teda obran-
cov kresťanskej viery pred námietkami pohanov.3

Toto hnutie apologétov sa však nevyvinulo do zostavenia nejakého uceleného systému 
dôkazov pravosti kresťanstva. Najprv rozvoju systematickej kresťanskej teológie bránilo sil-

2	 CARDAL, R.: Bůh ve světle filosofie. Praha: Krystal OP, 2001, s. 10.
3	 RATZINGER, J.: Wiara – prawda – tolerancja. Kielce: Jedność, 2005, s. 67-68, 135-136.



36  | 

né prenasledovanie rannej Cirkvi. Začiatkom štvrtého storočia toto prenasledovanie ustalo, 
keďže samotný rímsky cisár Konštantín Veľký bol veľkým sympatizantom kresťanstva. Tak 
mohlo dôjsť k slobodnému rozvíjaniu kresťanskej teológie, ktorá sa sústredila predovšetkým 
okolo Alexandrijskej a Antiochijskej školy. Sympatie cisára ku kresťanstvu však mali značný 
vplyv aj na obyvateľstvo ríše. Z prenasledovaného náboženstva sa stalo náboženstvo prestíž-
ne a moderné. Kým počas prvých troch storočí sa ku kresťanstvu obracali pohania po zvážení 
všetkých rizík a presviedčali ich len dostatočne dobré dôvody na to, aby opustili svoje pohan-
ské postoje, stali sa kresťanmi, a tak v prenasledovaniach riskovali život, od štvrtého storočia 
ustal dopyt po jasných a presvedčivých argumentoch v prospech kresťanstva. Dostatočným 
dôvodom bolo, že samotný cisár je kresťan a že kresťanstvo je dobré prijať, lebo „všetci tak ro-
bia“. Dôraz sa v teologickom bádaní od apologetických otázok presunul na kristológiu, keďže 
prakticky od začiatku štvrtého storočia až po deviate sa kresťanstvo potýkalo s nejasnosťami 
ohľadom učenia o Kristovi a bolo treba vypracovať jasné definície tejto osobnosti, ktoré boli 
zostavené na všeobecných konciloch prvého tisícročia.

V nasledujúcich storočiach sa môžeme v kresťanstve stretnúť s prirodzeným uznávaním 
autority všeobecných koncilov a predovšetkým pápeža, ktorý bol poslednou rozhodujúcou 
inštanciou v prípade akýchkoľvek sporov a nejasností v Cirkvi. Pápežovo rozhodnutie malo 
absolútnu platnosť, a tak tvorilo východisko dokazovania správnosti kresťanstva a jeho uče-
nia. Východisko, ktoré sa zdalo natoľko jasné a zrejmé, že jeho platnosť nebolo potrebné 
dokazovať.

Aj v stredoveku sa síce stretávame s dielami teológov, ktoré by sa dali zaradiť do kategórie 
apologetiky, no opäť nemožno hovoriť o nejakom ucelenom systéme. Napokon, Európa bola 
v zásade kresťanská. Kresťania sa v bežnom kontakte nestretávali s  inovercami. Najbližší-
mi potenciálnymi súpermi v dialógu mohli byť moslimovia, ktorí však žili prakticky za hra-
nicami Európy a potom pravoslávni kresťania, ktorí však žili taktiež izolovaní od Európy 
v Byzantskej ríši, či v Rusku. Preto otázka dokazovania pravosti kresťanstva nebola natoľko 
pálčivá. Tomáš Akvinský v trinástom storočí síce vypracoval známych päť ciest, ktorými má 
rozum dôjsť k poznaniu existencie Boha, no v týchto svojich vysvetleniach nejde do značnej 
hĺbky, keďže predpokladá, že adresátmi jeho vysvetlení nie sú neveriaci, či pohania, ktorým 
treba nevyvrátiteľne dokázať existenciu Boha, ale skôr veriaci kresťania, ktorí sa vďaka jeho 
dielu môžu utvrdiť vo svojej viere v Boha a nadobudnúť presvedčenie, že táto ich viera nie je 
nerozumná.

Situácia sa začala výrazne meniť s príchodom reformácie. Martin Luther sa svojím refor-
movaným učením postavil do rozporu s učením pápežov, čím vlastne odmietol východisko, 
o  ktoré sa dovtedy opieralo každé tvrdenie o  kresťanstve, ktoré si chcelo zachovať nárok 
na pravdivosť. Na dišpute v Lipsku, kde otvorene vyhlásil, že učenie pápežov nie je zárukou 
pravej viery, bol upozornený, že sa stavia proti učeniu koncilov, ktoré potvrdili pápeža ako 



﻿  |  37

hlavu Cirkvi.4 Florentský koncil vo svojej dogme potvrdil pápeža ako otca a učiteľa všetkých 
kresťanov a túto moc má podľa koncilu od samotného Krista.5 Vtedy Luther vyhlásil, že aj 
koncil sa môže mýliť, čím odmietol pápeža aj koncil ako garantov neomylnosti v Cirkvi. Vte-
dy fakticky napadol piliere, na ktorých viac ako tisícročie stála spoľahlivosť všetkých tvrdení 
o kresťanstve. Samozrejme, že ak chcel Luther zachovať svoj nárok na pravdu, nevyhnutne 
potreboval iný spoľahlivý základ, na ktorý by sa mohol odvolať. Formula svornosti, ktorá má 
byť konečným zopakovaním a vysvetlením niektorých článkov reformovaného kresťanstva, 
vysvetľuje, že jediným sudcom, pravidlom a meradlom, podľa ktorého sa má a musí skúšať 
každé učenie a rozsudzovať, či je dobré alebo zlé, pravé alebo falošné, je výlučne Sväté písmo 
(Sola Scriptura).6 Toto tvrdenie sa stalo jedným zo základných princípov reformácie.7

Martin Luther otriasol piliermi, o ktorých spoľahlivosti sa dovtedy nediskutovalo. Ako-
si spontánne sa prijímalo, že pápež a ním potvrdené všeobecné koncily sú smerodajnými 
v  otázkach pravého náboženstva. Pápež bol poslednou inštanciou. Základný predpoklad 
akejkoľvek pravdivej náboženskej reflexie. Luther sa pokúšal toto zrúcať a poukázať na to, 
že neexistuje spoľahlivý dôkaz, na základe ktorého by bolo možné s absolútnou istotou pri-
znať pápežovi schopnosť byť garantom pravdivého náboženského učenia. Preto to nemožno 
samozrejme žiadať ani od neho, ani od ostatných kresťanov. Zrejme bol do smrti presvedče-
ný, že našiel skutočný spoľahlivý pilier náboženskej absolútnej pravdy, ktorou bolo výlučne 
Sväté písmo. Podobne, ako to bolo pred Lutherom, kedy bol pápež pokladaný za garanta 
pravdivého náboženského učenia, tak aj nejaký čas po Lutherovi kresťania storočiami for-
movaní úctou k Svätému písmu spontánne prijímali jeho autoritu a hľadali v ňom spoľahlivé 
odpovede na svoje náboženské otázky.

Martin Luther otvoril dobu novoveku, v ktorej dochádza k rozvoju novovekej filozofie. 
Na scéne sa objavuje René Descartes, ktorý v zásade veľmi správne zavádza do seriózneho 
hľadania pravdy metodickú pochybnosť. Upozorňuje na to, že nemožno s istotou za pravdu 
prijať žiadne východisko, kým ho kriticky nepreveríme. Číra viera v nejaké tvrdenie nie je 
dôkazom jeho platnosti a pravdivosti. Ak má byť nejaké tvrdenie prijaté ako objektívne plat-
né, musí byť, ak je to vôbec možné, najprv spoľahlivo dokázané.8 Hoci Deskartes pri zavá-
dzaní tejto univerzálnej metodickej pochybnosti nebol úplne dôsledný,9 stačilo to na to, aby 
v náboženskej oblasti bola nastolená oprávnená otázka, na ktorú Luther nepomyslel, keď sa 
pýtal, prečo by sme vlastne mali veriť pápežovi a koncilom. Tá otázka sa logicky rozširovala 

4	 Porov. tézy Jána Husa, ktoré boli odsúdené Kostnickým koncilom – SOBOR W KONSTANCII. In: BARON, 
A. – PIETRAS, H.: Dokumenty soborów powszechnych, tom III. Kraków: Wydawnictwo WAM, Księża Jezuici, 
2003, s. 134 – 142.

5	 BULLA UNIONIS GRAECORUM 17, dekrét Florentského koncilu. In: BARON, A. – PIETRAS, H.: Dokumenty 
soborów powszechnych, tom III, Kraków: Wydawnictwo WAM, Księża Jezuici, 2003, s. 474, (DS 1307).

6	 FORMULA SVORNOSTI. In: Symbolické knihy. Liptovský Mikuláš: Tranoscius, 1992, s. 253.
7	 HAHN, S. a K.: Naše cesta do katolícké Církve. Ronov nad Doubravou: Triality, 2000, s. 57.
8	 FUCHS, J.: Předpoklady nerelativizované etiky. Praha: Krystal OP, 2007, s. 47 – 49.
9	 FUCHS, J.: Předpoklady nerelativizované etiky. Praha: Krystal OP, 2007, s. 48.



38  | 

aj na jeho základné východisko pravdivosti kresťanského učenia: Prečo by sme vlastne mali 
veriť Biblii? Luther tak spochybnením pápeža a koncilov paradoxne otvoril cestu k spochyb-
neniu aj vlastného východiska, ktorým bola Biblia, keďže poctivé hľadanie pravdy sa musí tý-
kať metodického spochybnenia a tak spoľahlivého preverenia a dokázania platnosti každého 
východiska, ktoré si robí nárok na svoju objektívnu platnosť.

Vývoj novovekej filozofie pokračoval ďalej vplyvom Johna Locka, ktorý začal upozorňovať 
na to, že podľa neho človeku sprostredkúvajú kontakt s realitou a tak jej poznanie výlučne 
zmysly. Do všeobecného presvedčenia sa začala dostávať predstava, že o nemateriálnych či 
pozamateriálnych objektoch človek nemôže vedieť absolútne nič. Pozornosť sa tak začala 
prioritne upriamovať na materiálne skutočnosti.10

K zakladateľom novovekej filozofie napokon pristúpil ešte Kant so svojím učením, podľa 
ktorého človeku zabezpečujú prísun kontaktu s realitou zmysly a človek je schopný spracová-
vať tieto zmyslami uchopiteľné informácie svojím rozumom. Čo nie je vnímateľné zmyslami, 
to človek nemá ako spoľahlivo spoznať. Výsledkom je, že veda, ak si chce zachovať svoj ná-
rok na poznávanie skutočností vo svete, môže sa sústrediť výlučne na zmyslami vnímateľné 
objekty. Čokoľvek nespadá do tejto kategórie, musí byť vykázané do oblasti viery a výroky 
o týchto objektoch si nemôžu nárokovať na všeobecnú platnosť.11 Kým v stredoveku počas 
celej existencie univerzít bola teológia chápaná ako súčasť vedy a hľadelo sa na ňu ako na ob-
jektívne správny popis reality sveta, vďaka týmto trom zakladateľom novovekej filozofie do-
chádza k oddeleniu teológie od vedy a jej vykázanie do oblasti nepoznateľných záležitostí, 
v ktoré možno síce veriť, ale vyjadrovať sa o nich s istotou je nemožné. Človek podľa Kanta 
nemá poznávací aparát na to, aby mohol spoľahlivo poznávať pozamateriálne objekty.

Spomínaní filozofi boli známi tým, že to boli veriaci kresťania, a tak ich prioritnou mo-
tiváciou nebolo odmietnutie kresťanskej viery. No ich filozofia spolu s rozvojom cestovania, 
spoznávania cudzích kultúr a civilizácií a so vznikom bezprostredných kontaktov s  inými 
náboženstvami nevyhnutne vyvolali otázku: „Prečo by sme si mali myslieť, že práve kres-
ťanstvo je to pravé náboženstvo?“ Vo svete je mnoho náboženstiev. Kde máme dôkazy, že 
práve kresťanské je to pravdivé? Keď sa táto otázka spojila s Kantovou predstavou o poznaní 
reality, vo vedeckom svete začala prevažovať mienka, že zistiť a dokázať, ktoré náboženstvo je 
pravdivé, je vlastne nereálne, keďže sú to otázky nespadajúce do kategórie zmyslovej skúse-
nosti, a tak sú nepoznateľné. Napokon táto spochybňujúca úvaha vyústila do finálnej otázky: 
„Odkiaľ vlastne vieme, že existuje Boh?“ Aj samotný Boh totiž spadá do kategórie zmyslovo 
nevnímateľných objektov, a tak je podľa novovekej filozofie nepoznateľný.

Tým bola teológia ako spoľahlivé vysvetlenie pozamateriálnych vecí a ich vplyv na život 
človeka absolútne vylúčená z vedeckého sveta. Vedecký svet bol ovládnutý buď agnosticiz-
mom, ktorý síce pripúšťa možnosť existencie Boha a pravého náboženstva, no odmieta jeho 
poznateľnosť, alebo priamo ateizmom, ktorý výslovne existenciu Boha popiera.

10	 FUCHS, J.: Předpoklady nerelativizované etiky. Praha: Krystal OP, 2007, s. 53.
11	 ŠOKA, S.: Úvod do dejín filozofie – Novovek. Košice: 1992, s 81.



﻿  |  39

Na túto historickú skutočnosť sa pokúšali zareagovať kresťanskí teológovia, ktorí vnímali 
potrebu brániť kresťanstvo pred nastupujúcim osvietenským trendom, ktorý nie len že vylú-
čil teológiu z vedeckého sveta, ale postupne ovplyvňoval svojím agnosticizmom a ateizmom 
každodenný život na všetkých spoločenských i osobných úrovniach.

V prvej fáze tejto obrany bol predimenzovaný pokus o rehabilitáciu schopností rozumu 
spoľahlivo spoznávať nemateriálne skutočnosti. Tak sa začíname stretávať s tvrdeniami, kto-
ré hovoria, že „ľudský rozum rozhoduje jedine sám, bez akéhokoľvek ohľadu na Boha, čo je 
pravdivé a nepravdivé, dobré a zlé. (...) Všetky pravdy náboženstva sa odvodzujú od prirodzenej 
schopnosti ľudského rozumu; rozum je preto prvou normou, podľa ktorej človek môže a má 
dosiahnuť poznanie všetkých právd a každého poriadku. (...) Všetky články viery kresťanského 
náboženstva sú bez akéhokoľvek rozdielu predmetom prirodzeného poznania či filozofie.“12

V súvislosti s týmto racionalistickým smerom sa začali objavovať pokusy čisto na rozu-
movom princípe dokázať rôzne aspekty kresťanského náboženstva, čo viedlo k zjavným ne-
úspechom. Už samotný fakt, že sa kresťanské pravdy dotýkajú nadprirodzených skutočností, 
predurčuje tento pokus prirodzeného rozumu na neúspech.

Racionalizmus teda stroskotal, a to nie len na základe ľudskej skúsenosti s obmedzením 
ľudského rozumu, ale aj na základe oficiálnych vyjadrení Cirkvi. Najjasnejšie bol racionaliz-
mus odsúdený v Syllabe pápeža Pia IX. z roku 1864.13 Napokon sa stretávame s autoritatív-
nym dogmatickým vyhlásením Prvého vatikánskeho koncilu, ktoré hovorí: „Ten, kto tvrdí, že 
v Božom zjavení niet pravých tajomstiev vo vlastnom zmysle, ale že všetky články viery možno 
správne vzdelaným rozumom pochopiť a dokázať z prirodzených zásad, nech je exkomuniko-
vaný.“14

Kríza racionalizmu otvorila cestu k hľadaniu inej možnosti, ako obhájiť poznanie nábo-
ženských právd. Na tejto ceste bol rozum prakticky úplne odmietnutý ako nedôveryhodný 
a jeho úlohu prebrala číra viera v Božie slovo, prípadne nadprirodzená skúsenosť. Priekopní-
kom prvého prúdu, ktorý možno nazvať fideizmom, bol štrasburský profesor Bautain (1796-
1867). Tento profesor sa vzdal možnosti, že by sa dalo čisto prirodzeným poznaním dôjsť 
k istote o existencii Boha a jeho Zjavenia. Vzdal sa akéhokoľvek zdôvodňovania, prečo prijať 
vieru a oddal sa číremu nezdôvodnenému prijímaniu náboženských právd zapísaných v Bib-
lii. Takéto slepé prijímanie náboženských právd však bolo absolútne neuspokojivé. S týmto 
prístupom by bolo možné tvrdiť, že pravdivé je čokoľvek, čomu ľudia len tak bez dôvodu uve-
ria. V takomto prípade by ale pravdivé bolo prakticky akékoľvek náboženstvo, a to napriek 
tomu, že náboženstvá si vzájomne odporujú a vylučujú sa. Napokon sa začal na troskách 

12	 PIUS IX.: Vety odsúdené pápežom Piom IX. („Syllabus“). In: NEUNER –  J., ROSS, H. (ed.): Viera Cirkvi 
v úradných dokumentoch jej Magistéria. Trnava: Dobrá kniha, 1995, 22-26, s. 35. DS 2903-2909.

13	 PIUS IX.: Vety odsúdené pápežom Piom IX. („Syllabus“). In: NEUNER, J. –  ROSS, H. (ed.): Viera Cirkvi 
v úradných dokumentoch jej Magistéria. Trnava: Dobrá kniha, 1995, 22-26, s. 35. DS 2903-2909.

14	 DEI FILIUS, dogmatická konštitúcia Prvého vatikánskeho koncilu o katolíckej viere, 4. kapitola, 1. kánon. In: 
NEUNER, J. – ROSS, H. (ed.): Viera Cirkvi v úradných dokumentoch jej Magistéria. Trnava: Dobrá kniha, 1995, 
55, s. 43. DS 3041.



40  | 

racionalizmu a fideizmu upevňovať prúd senzualizmu, ktorý ako dôvod viery zdôrazňoval 
nadprirodzenú skúsenosť. Aby človek mohol prijať pravdy viery, podľa tohto smeru musí mať 
nejaký duchovný zážitok so skutočným Bohom, musí dôjsť k akémusi druhu vnútorného 
osvietenia, ktoré sa stane vierohodným základom pre prijímanie kresťanských právd a človek 
je utvrdený, že tieto pravdy skutočne pochádzajú od Boha.

Hoci senzualizmus na prvý pohľad vyzerá ako uspokojivé riešenie pri hľadaní Boha a jeho 
Zjavenia, ak ho použijeme v praxi, zisťujeme, že vedie k širokému spektru tých najrozlič-
nejších vierovyznaní. Ľudia odvolávajúci sa na svoju náboženskú skúsenosť sa totiž v týchto 
svojich skúsenostiach podstatne líšia a hoci oni sami sú presvedčení, že ich skúsenosť je au-
tentická, pričom sa odvolávajú na svoju hlbokú duchovnosť, reálny výsledok potvrdzuje, že 
ide len o subjektívny dojem, ktorý v žiadnom prípade nemôže byť chápaný ako spoľahlivé 
potvrdenie reality. Duchovná skúsenosť je iste osožná, ale ak okrem nej neexistuje už nič 
viac, čím by sa dala autentickosť tejto skúsenosti potvrdiť, nevyhnutne výsledok takejto skú-
senosti zostáva pochybný.

Tento vplyv senzualizmu si veľmi dobre uvedomovala Cirkev už v 19. storočí, a preto sa 
na Prvom vatikánskom koncile môžeme stretnúť s autoritatívnym vyhlásením, ktoré znie 
takto: „Ten, kto tvrdí, že božské Zjavenie sa vonkajšími znakmi nemôže stať hodnoverným, 
a preto ono musí ľudí pohýnať k viere čisto vnútornou skúsenosťou každého jedného alebo 
osobným vnuknutím, nech je exkomunikovaný.“15

Z  vyjadrení Cirkvi môžeme vidieť na  jednej strane odmietnutie číreho racionalizmu, 
a na druhej strane tiež odmietnutie fideizmu a senzualizmu. Cirkev nesúhlasí ani s tvrde-
ním, že všetky pravdy kresťanskej viery sa dajú dopodrobna dokázať a odvodiť svetlom priro-
dzeného rozumu, no odmieta tiež tvrdenie, že kresťanské Zjavenie je otázkou čírej viery bez 
akéhokoľvek zdôvodnenia, bez dôkazu a bez istoty.

Dokumenty Cirkvi poukazujú na to, že v procese poznávania Boha a jeho Zjavenia vládne 
jasný poriadok medzi rozumom a vierou. Tento poriadok spočíva v tom, že rozum a viera ne-
spolupracujú na tej istej úrovni a pri poznávaní tých istých právd, ale rozum svojím poznaním 
dokazuje pravdy, na základe ktorých potom spoľahlivo môže nastúpiť viera. Možno skonšta-
tovať, že pri hľadaní Boha a jeho Zjavenia musí rozum nevyhnutne vieru predchádzať.

Keď dokumenty Cirkvi hovoria o možnosti spoznať existenciu Boha, zdôrazňujú, že po-
znanie tejto existencie je absolútne spoľahlivé na základe prirodzeného rozumu. Prvý vati-
kánsky koncil sa vyjadruje v súlade s (Rim 1,20) „Svätá matka Cirkev sa pevne pridržiava toho 
a učí: Boha, základ a cieľ všetkých vecí, možno s istotou spoznať zo stvorených vecí prirodze-
ným svetlom ľudského rozumu.“16 Toto učenie Prvý vatikánsky koncil napokon potvrdzuje au-

15	 DEI FILIUS, Dogmatická konštitúcia Prvého vatikánskeho koncilu o katolíckej viere, 3. kapitola, 3. kánon. 
In: NEUNER, J. – ROSS, H. (ed.): Viera Cirkvi v úradných dokumentoch jej Magistéria. Trnava: Dobrá kniha, 
1995, 51, s. 43. DS 3033.

16	 DEI FILIUS, Dogmatická konštitúcia Prvého vatikánskeho koncilu o  katolíckej viere, 2. kapitola. In: 
NEUNER, J. – ROSS, H. (ed.): Viera Cirkvi v úradných dokumentoch jej Magistéria. Trnava: Dobrá kniha, 
1995, 27, s. 36. DS 3004.



﻿  |  41

toritatívnym vyhlásením: „Ten, kto tvrdí, že jediného a pravého Boha nášho Stvoriteľa a Pána, 
nemožno prirodzeným svetlom ľudského rozumu pomocou toho, čo bolo stvorené, s istotou 
poznať, nech je exkomunikovaný.“17 Možno teda skonštatovať, že Cirkev nástojí na tvrdení, že 
existencia Boha je absolútne istá a k spoľahlivosti tohto poznania človek prichádza svetlom 
prirodzeného rozumu. Nie je teda odkázaný na číru nezdôvodnenú vieru, ani na subjektívnu 
senzualistickú skúsenosť, ktorá sa rada vydáva za objektívnu duchovnosť.

Samozrejme, že nejde len o otázku existencie Boha, ale o samotné kresťanstvo ako Bo-
hom zjavené náboženstvo. Ak má človek odpovedať na Božie volanie k spáse, potrebuje toto 
volanie spoľahlivo identifikovať v Božom zjavení. Nestačí teda dokázať len existenciu Boha, 
ale aj spoľahlivosť a autentickosť Božieho zjavenia. Preto pápež Pius IX. v encyklike Qui plu-
ribus hovorí: „Aby ľudský rozum v takej vážnej veci nebol oklamaný a nezablúdil, skutočnosť 
Božieho zjavenia musí dôkladne preskúmať; tým nadobudne istotu, že Boh prehovoril a preu-
káže mu rozumnú bohoslužbu. [...] Máme naporúdzi obdivuhodné a žiarivé dôkazy, ktorými 
musí byť ľudský rozum dokonale presvedčený, že Kristovo náboženstvo je božské.“18

Cirkev teda učí, že úloha rozumu nevyhnutne predchádza úlohu viery. Najprv človek 
prostredníctvom rozumových dedukcií dokazuje existenciu Boha a autenticitu jeho Zjavenia 
a až keď je s  istotou dokázané, čo Boh prostredníctvom Zjavenia povedal, vtedy nastupu-
je poslušnosť viery, ktorou človek Bohom zjavené pravdy prijíma a svojím spôsobom života 
na nich odpovedá. Z toho dôvodu aj Cirkev vyjadruje tento poriadok rozumu a viery, keď 
hovorí, že vo všetkých náboženských otázkach rozum predchádza vieru a musí k nej viesť.19

Z vyjadrení Magistéria Cirkvi môžeme jasne vybadať, že pri hľadaní Boha a jeho Zjavenia 
nevyhnutne v poriadku postupnosti má na začiatku stáť rozum so svojimi logickými deduk-
ciami. Vďaka nemu možno podľa učenia Cirkvi spoľahlivo a s úplnou istotou dôjsť k exis-
tencii Boha, ako aj k potvrdeniu autentickosti jeho konkrétneho Zjavenia, ktoré je totožné 
s kresťanským náboženským učením. Keď sa rozum dopátra k tomu, že Boh prehovoril, ob-
sah Božieho slova už svetlom prirodzeného rozumu nemôže overiť, keďže ide o nadpriro-
dzené pravdy. Keď sa teda človek stretne s Božím slovom, ktorého autentickosť si rozumom 
overil, ďalej sa necháva viesť už len vierou v pravdivosť tohto slova.

Možno skonštatovať, že Katolícka cirkev na konci 19. storočia sa nemienila uspokojiť so 
spochybnením pravosti jej učenia a svojimi najvyššími prostriedkami, ako sú pápežské auto-
ritatívne vyhlásenia a dogmy, nástojila na tom, že človek je schopný svojím rozumom dopra-
covať sa k istote existencie Boha a pravosti učenia Katolíckej cirkvi. Spôsob, ako sa má rozum 
k týmto tvrdeniam dopracovať, Cirkev ponechala na teológoch, ktorí vypracovávali systém 

17	 DEI FILIUS, Dogmatická konštitúcia Prvého vatikánskeho koncilu o katolíckej viere, 2. kapitola, 1. kánon. 
In: NEUNER, J. – ROSS, H. (ed.): Viera Cirkvi v úradných dokumentoch jej Magistéria. Trnava: Dobrá kniha, 
1995, 45, s. 42. DS 3026.

18	 PIUS IX.: encyklika Qui pluribus. In: NEUNER, J. – ROSS, H. (ed.): Viera Cirkvi v úradných dokumentoch jej 
Magistéria. Trnava: Dobrá kniha, 1995, 9, s. 31. DS 2777-2779.

19	 TÉZY PODPÍSANÉ BAUTAINOM (1840), 5. In: NEUNER, J. –  ROSS, H. (ed.): Viera Cirkvi v  úradných 
dokumentoch jej Magistéria. Trnava: Dobrá kniha, 1995, 5, s. 30. DS 2755.



42  | 

apologetiky ako reťazec logických zdôvodnení, ktoré sa následne stávali obsahom teologic-
kých štúdií bohoslovcov.

Paralelne s týmito snahami Magistéria však existoval aj silný prúd modernistických teoló-
gov, ktorí sa nestotožňovali s chápaním náboženstva, ako ho predkladala autorita Cirkvi. Mo-
dernizmus ako súhrn rôznych náboženských tvrdení prijímal za svoje východisko filozofický 
agnosticizmus formovaný už od zakladateľov novovekej filozofie, Locka, Humea a Kanta, 
ktorý popieral možnosť spoľahlivého poznania vecí, s ktorými človek nemá zmyslovú skúse-
nosť.20 Tak sa pokúšali zladiť náboženské východiská s novovekou filozofiou a s novodobými 
myšlienkovými trendami vo vedeckých kruhoch. Samozrejme, že pri takomto východisku 
nie je priestor na objektívnu istotu, či dôkazy existencie Boha a zaistenú obhajobu objektív-
nej pravdivosti konkrétneho náboženstva. Modernizmus preto začal ustupovať od takýchto 
ambícií a obhajoval náboženstvo len ako vyjadrenie subjektívnej vnútornej potreby človeka, 
ktorého „pravdivosť“ sa meria len súladom mysle s konkrétnou náboženskou skúsenosťou, 
či vnútorným citom jednotlivca. Náboženstvo teda stojí na subjektívnom pocite, na subjek-
tívnej viere, nie na objektívnych faktoch. Tie sú podľa modernizmu a agnosticizmu aj tak 
nepoznateľné, lebo nespadajú do kategórie zmyslami vnímateľných javov.21

Na strane Magistéria Cirkvi ako reakcia na modernizmus sa objavila silná aktivita pápe-
ža Pia X., ktorý vo svojej encyklike Pascendi Dominici gregis z roku 1907 tento myšlienko-
vý prúd veľmi tvrdo odsúdil. V roku 1910 dokonca vydal protimodernistickú prísahu, ktorú 
museli skladať všetci katolícki kňazi, biskupi, členovia vatikánskych kongregácií, kazatelia, 
duchovní vodcovia a profesori filozoficko-teologických seminárov.22

Hoci tieto zásahy voči modernizmu boli zo strany pápeža veľmi tvrdé a hoci moderniz-
mus vo svojej oficiálnej podobe prakticky vymizol, jeho základné východiská a myšlienky 
pretrvávali ďalej. Keďže šlo o  akúsi spriaznenosť teológie s  dobovou filozofiou, stúpenci 
týchto modernistických prúdov sa vedeli uchytiť na univerzitách a teologických fakultách, 
kde hoci sa otvorene nehlásili k modernizmu, vysvetľovali teológiu na moderných a teda 
modernistických princípoch. Tak agnostický prístup, nedôvera v  metafyziku a  orientácia 
na vnútorný pocit, presvedčenie, či skúsenosť postupne rozširovali svoj vplyv aj medzi ka-
tolíckymi teológmi. Tomuto trendu do  značnej miery napomáhalo aj nekvalitné a  ľahko 
spochybniteľné vypracovanie apologetiky. Jej značnou slabinou bolo predovšetkým stavanie 
rozumových dôkazov na nedostatočne odôvodnených, či nedokázaných predpokladoch. Tak 
aj výsledné tvrdenie napokon stálo len na subjektívnom fideizme a nemohlo si nárokovať 
na absolútnu platnosť. V odborných kruhoch sa čoraz intenzívnejšie presadzovala myšlien-
ka o nedokázateľnosti Boha, či pravosti konkrétneho, resp. katolíckeho náboženstva. S tým 
súvisel aj prístup k dogmám a k autorite Cirkvi. Ak sú záležitosti katolíckeho náboženstva 

20	 PIUS X.: encyklika Pascendi Dominici gregis I/1. Praha: Dědictví sv. Prokopa, 1911.
21	 PIUS X.: encyklika Pascendi Dominici gregis I/1. Praha: Dědictví sv. Prokopa, 1911.
22	 NEUNER, J. – ROSS, H. (ed.): Viera Cirkvi v úradných dokumentoch jej Magistéria. Trnava: Dobrá kniha, 1995, 

s. 45.



﻿  |  43

objektívne nedokázateľné, nemožno sa s absolútnou istotou odvolávať ani na to, že autorita 
Cirkvi je od Boha, alebo že dogmy sú neomylné. Takto aj v samotných centrách katolíckej 
vzdelanosti došlo k postupnému strácaniu vplyvu pápežských nariadení, ktoré sa pokúšali 
odmietať prístupy novovekej filozofie k teologickým štúdiám a dôležitú rolu v rámci teológie 
namiesto dogiem začala zohrávať vnútorná subjektívna skúsenosť. Dogmy začali byť v týchto 
odborných kruhoch predstavované len ako dobové rozumovo vyjadrené vnútorné duchovné 
skúsenosti ľudí, ktoré sa postupne vyvíjajú, modifikujú, a tak sú vo svojom obsahu dobovo 
podmienené a meniteľné.23

Vo Francúzsku sa v prvej polovici dvadsiateho storočia môžeme stretnúť so zrodom ta-
kzvanej „Nouvelle théologie“, ktorej predstaviteľmi boli Marie-Dominique Chenu, Yves Con-
gar, Jean Daniélou či Henri de Lubac. Táto nová teológia bola akýmsi vyústením základov, 
ktoré položili takí myslitelia, ako Maurice Blondel, Joseph Maréchal či Pierre Teilhard de 
Chardin.24 V Nemecku k teológom podobného prúdu patrili Bernard Häring, Karl Rahner, či 
Hans Küng. Kým títo teológovia v prvej polovici dvadsiateho storočia budovali „novú teoló-
giu“, ktorá bola v rozpore so zásadami, na ktoré upozorňoval pápež Pius X. a vytvárala skôr 
akýsi „podzemný prúd“ v rámci Cirkvi, dokonca oficiálne odsudzovaný ešte pápežom Piom 
XII., vplyv týchto teológov časom natoľko vzrástol, že na prekvapenie mnohých práve títo 
teológovia sa stali poradcami na Druhom vatikánskom koncile.25

Ak zvážime, že podľa tejto „Nouvelle théologie“ absolútna pravda o pozamateriálnych 
skutočnostiach, o Bohu, o pravom, reálne Bohom zjavenom náboženstve sa poznať nedá, 
keďže sa vymyká zmyslovej skúsenosti, nemôžeme nevyhnutne ani v rámci ekumenického 
či medzináboženského dialógu žiadať, aby niekto opustil svoje vyznanie ako mylné a prijal 
katolícke ako jediné pravdivé. Náboženstvo je podľa tohto myšlienkového prúdu vyjadrením 
vnútorných subjektívnych skúseností. Tie sú dobovo, kultúrne i osobnostne podmienené. 
Preto aj náboženstvo môže vyzerať rôzne a každý prejav náboženstva, ktorý je v súlade s vnú-
tornou skúsenosťou jednotlivca, je v tomto zmysle pravdivé. Cieľom ekumenizmu tak už nie 
je opustenie mylného vyznania a prijatie jediného objektívne pravdivého, ale vzájomná tole-
rancia, láska a spoločné kráčanie vyznaní vedľa seba. Hľadanie objektívne pravého nábožen-
stva tak už prestáva byť témou a problémom, pretože človek, ktorý nie je schopný vystúpiť zo 
seba poza vlastnú skúsenosť a poznávať realitu takú, aká je, bez filtra vlastných zmyslov, aj tak 
nemôže s istotou spoznať, či vôbec skutočný Boh existuje, a ak áno, aký vlastne je.

Samozrejme, že takéto náboženstvo je len určitou formou psychologického uspokojenia 
vnútorných potrieb človeka, niečím, čo mu uľahčuje život, no hovoriť, že ide o objektívnu 

23	 De MATTEI, R.: Druhý vatikánsky koncil, Doposiaľ nenapísané dejiny. Bratislava: Nadácia Slovakia Christiana, 
2019, s. 57-58.

24	 De MATTEI, R.: Druhý vatikánsky koncil, Doposiaľ nenapísané dejiny. Bratislava: Nadácia Slovakia Christiana, 
2019, s. 37-39.

25	 De MATTEI, R.: Druhý vatikánsky koncil, Doposiaľ nenapísané dejiny. Bratislava: Nadácia Slovakia Christiana, 
2019, s. 131-132.



44  | 

realitu, o večný život a záchranu od smrti, od hriechov a od pekla v reálnom zmysle slova, ako 
o tom hovoria podstatné témy kresťanstva, nepripadá do úvahy.

Na  Druhom vatikánskom koncile došlo k  stretu krídla novej, či progresívnej teológie 
na jednej strane a tradičnej teológie na druhej strane. Kým progresívni teológovia bojovali 
o formovanie dokumentov koncilu v duchu prispôsobenia sa dobe a vnútorným subjektív-
nym potrebám či skúsenostiam súčasných ľudí, teológovia zdôrazňujúci tradičné katolícke 
učenie sa pokúšali revidovať progresívne formulácie na im prijateľnú úroveň.26 Výsledným 
efektom bolo vyprodukovanie koncilových textov s dvojznačným výkladom. Kým progresív-
ni teológovia používali koncilové texty na podporu svojej teológie, tradiční teológovia zdô-
razňovali, že koncil treba vykladať v zmysle doterajšieho učenia Cirkvi. Keďže progresívni 
teológovia boli prakticky z univerzitného prostredia, ich výklad našiel široké prijatie a uplat-
nenie práve v tomto prostredí. Je len samozrejmé, že klasická apologetika so svojou ambíciou 
nevyvrátiteľne dokázať existenciu Boha a pravosť katolíckeho náboženstva sa ocitla vo veľmi 
nepriaznivých podmienkach.

Pod vplyvom nedôvery k metafyzike v univerzitnom prostredí samotný defenzívno-ofen-
zívny apologetický postoj sa vnímal ako prekonaný a neaktuálny. Už od prvej polovice dvad-
siateho storočia sa pre disciplínu zdôvodňujúcu pravosť katolíckej viery namiesto označenia 
„apologetika“ začal presadzovať skôr názov „fundamentálna teológia“, ktorý po koncile napo-
kon apologetiku nahradil nie len vo svojom názve, ale začal modifikovať aj jej obsah.

Samozrejme vznikla otázka, že ak fundamentálna teológia už viac nemá s istotou dokazo-
vať pravosť Božieho zjavenia neomylne zachyteného v učení Katolíckej cirkvi, čo je vlastne jej 
obsahom. Po koncile sa objavilo široké spektrum názorov fundamentálnych teológov, čím by 
sa vlastne ich disciplína mala zaoberať. Najširšie prúdy tejto disciplíny sa sústredia na popis 
základných kresťanských náuk, ktoré tvoria akúsi prípravu, či úvod ku katolíckej vierouke, 
alebo popisujú Kristov život, zázraky, jeho zmŕtvychvstanie a poukazujú na možnosť uveriť 
v tieto udalosti.27 Pritom sa dôraz prioritne nekladie na dokázateľnosť týchto skutočností, ale 
na človeka, jeho potreby a jeho schopnosť prijať a uveriť.

Popri progresívnom prístupe k fundamentálnej teológii existuje aj tradičný, orientujúci 
sa na klasickú apologetiku, ktorá má ambíciu dokázať, a to aj pred neveriacimi, či inovercami 
nevyvrátiteľnú pravdivosť Božieho zjavenia, ktorého obsah je neomylne uchovávaný v učení 
Katolíckej cirkvi. Bohužiaľ, často opakujúc staré nedostatky klasickej apologetiky postavenej 
na nedokázaných predpokladoch.

Celý tento historický prehľad apologetiky až po súčasnosť vyvoláva zásadné otázky. Je 
úlohou fundamentálnej teológie s istotou dokázať existenciu Boha a pravdivosť Božieho Zja-
venia, alebo jej úloha je popísať základné tvrdenia, ktorým kresťania veria a ponúknuť ich 

26	 De MATTEI, R.: Druhý vatikánsky koncil, Doposiaľ nenapísané dejiny. Bratislava: Nadácia Slovakia Christiana, 
2019.

27	 KRUMPOLC, E.: Cesty fundamentální teologie po koncilu. In: Teologické texty 1996/1. Praha: 1996. (ISSN 
0862-6944), s. 21-23.



﻿  |  45

ako jednu z možností, ktorú si môže človek vybrať, ak vyhodnotí, že mu to môže pomôcť 
psychologicky uspokojiť jeho duševné potreby?

Mnoho fundamentálnych teológov v druhej polovici dvadsiateho storočia začalo spra-
covávať fundamentálnu teológiu metódou, ktorá bola postavená práve na tejto druhej spo-
mínanej možnosti. V akademickom prostredí sa do značnej miery zakorenilo východisko 
novovekej filozofie, podľa ktorého dokazovanie v oblastiach, metafyziky, ktoré by prinieslo 
univerzálne trvalo platné výsledky, nie je možné. Človek na to nemá dostatočný poznávací 
aparát. Takýto prístup k fundamentálnej teológii je však v rozpore s učením Cirkvi, ktoré bolo 
zadefinované na Prvom vatikánskom koncile, a ktoré explicitne potvrdzuje, že „Boha, základ 
a cieľ všetkých vecí, možno s istotou spoznať zo stvorených vecí prirodzeným svetlom ľudské-
ho rozumu,“28 a „ten, kto tvrdí, že jediného a pravého Boha nášho Stvoriteľa a Pána, nemožno 
prirodzeným svetlom ľudského rozumu pomocou toho, čo bolo stvorené, s  istotou poznať, 
nech je exkomunikovaný.“29

Druhým problémom takéhoto metodického prístupu k  fundamentálnej teológii je, že 
vedie k nevierohodnosti samotného kresťanstva a spochybňuje dôvody, prečo vôbec v kres-
ťanskú zvesť veriť a prakticky ju aplikovať na život, a to zvlášť v prípadoch, keď sa to stane 
nepohodlným alebo dokonca nevýhodným z hľadiska prirodzených pozemských cieľov. Ak 
je nemožné s istotou poznať Božie Zjavenie, ba dokonca ak sa nedá dokázať ani samotná exis-
tencia Boha, celé náboženstvo sa stáva neistým a pochybným a na takýchto predpokladoch 
vystavať náboženský život sa javí zbytočným, ba dokonca v určitých prípadoch nerozumným 
až nevýhodným. Tieto skutočnosti napokon vedú k prirodzenému záveru, že na niektorých 
teologických vzdelávacích inštitúciách sa upúšťa od vovádzania študentov do obsahu funda-
mentálnej teológie a táto teologická disciplína postupne zaniká ako nepotrebná.

Z vyššie uvedeného vyplýva, že zničením fundamentálnej teológie je v konečnom dôsled-
ku zničená aj samotná zmysluplnosť celej teológie, ktorej chýba adekvátny základ. Zo zá-
chrannej Božej zvesti, ktorú má človek prijať od Boha a držať sa jej aj za cenu vlastného života 
sa stáva len určitý neistý konštrukt na uspokojenie akéhosi psychologického diskomfortu 
človeka a aj to len v prípade, ak človek momentálne vyhodnotí, že mu takýto konštrukt vyho-
vuje. Takýto prístup k fundamentálnej teológii sa tak ukazuje ako neudržateľný, ak nemá byť 
v konečnom dôsledku zničená aj samotná teológia ako disciplína sprostredkujúca objektívnu 
pravdu, ktorá je skutočnou odpoveďou na skutočné problémy človeka.

Ak sa vrátime k vyššie popísanému učeniu Cirkvi, ktoré nástojí na tom, že základné vý-
chodiská pre teológiu sú dokázateľné, potom ak má fundamentálny teológ zostať verný to-
muto učeniu Cirkvi, metóda fundamentálnej teológie nutne musí byť postavená na objektív-

28	 DEI FILIUS, Dogmatická konštitúcia Prvého vatikánskeho koncilu o  katolíckej viere, 2. kapitola. In: 
NEUNER, J. – ROSS, H. (ed.): Viera Cirkvi v úradných dokumentoch jej Magistéria. Trnava: Dobrá kniha, 
1995, 27, s. 36. DS 3004.

29	 DEI FILIUS, Dogmatická konštitúcia Prvého vatikánskeho koncilu o katolíckej viere, 2. kapitola, 1. kánon. 
In: NEUNER, J. – ROSS, H. (ed.): Viera Cirkvi v úradných dokumentoch jej Magistéria. Trnava: Dobrá kniha, 
1995, 45, s. 42. DS 3026.



46  | 

ne platnom dokazovaní v oblasti metafyziky. Fundamentálny teológ, ak chce pracovať vedec-
ky, nemôže svoje východiská zdôvodňovať autoritou akýchkoľvek mysliteľov. Keďže autorita 
je omylná okrem prípadu, že by bol dokázaný v konkrétnom prípade opak, samotný fakt, že 
nejaký filozof či teológ zastáva nejakú mienku, nemôže byť vedeckým východiskom, na kto-
rom môže byť postavené dokazovanie. Preto nekritické odvolávanie sa na mená slávnych 
filozofov a ich mienky nemá v serióznej metóde fundamentálnej teológie miesto. Ak máme 
hovoriť o nevyvrátiteľných dôkazoch, každý krok dokazovania musí byť spoľahlivo a defini-
tívne preverený. Bez takéhoto prístupu ak je dôkaz vystavaný len na pochybných a neistých 
základoch, nie je žiadnym spoľahlivým dôkazom.

Oponenti spoľahlivého poznania veľmi správne upozorňujú na problém logického usu-
dzovania, podľa ktorého sa dôkaz vypracováva ako nevyhnutný dôsledok určitých tvrdení. 
Aby bol dôkaz spoľahlivý, musí nevyhnutne vychádzať zo spoľahlivých tvrdení. To znamená, 
že tvrdenia, ktoré tvoria východisko dôkazu, musia byť taktiež spoľahlivo dokázané. Ak však 
chceme dokázať nejaké tvrdenie, ktoré tvorí východisko dôkazu, potrebujeme ho taktiež 
dokázať ako dôsledok nevyhnutne vyplývajúci z predošlých tvrdení, ktoré budeme musieť 
dokázať opäť z predošlých najprv dokázaných tvrdení. Tak sa nám dôkaz odsúva stále viac 
k ďalším a ďalším predpokladom a tento postup nevyhnutne vedie do nekonečna.

Tento fakt nekonečného prepadania sa k predošlým predpokladom nevyhnutne vedie 
k jednému z dvoch možných záverov. Buď tento nekonečný regres spôsobí, že nemôžeme 
tvrdiť o ničom nič, keďže východisko, od ktorého by sme sa mohli odraziť a začať koneč-
ne vyvodzovať nejaké závery, sa nám donekonečna prepadáva, alebo umelo zastavíme tento 
regres stanovením východiska, ktoré odmietneme dokazovať a vyhlásime ho za axiómu, vý-
chodisko, ktoré z nejakého dôvodu, napríklad na základe domnelej zrejmosti a odmietnu-
tia metodickej pochybnosti, odmietneme potvrdzovať dôkazom. V takom prípade sa dôkaz 
postavený na nedokázanom predpoklade stane nevyhnutne pochybným. Či prijmeme ne-
konečný regres, alebo za východisko zvolíme axiómu, v jednom i v druhom prípade je záver 
rovnaký: K absolútnej a nevyvrátiteľnej pravde sa touto metódou dopracovať nedá.

Metóda, ktorú potrebujeme zvoliť, musí byť schopná preveriť každé tvrdenie, ak si má 
zachovať ambíciu dopracovať sa k  absolútnej pravde. Musí byť schopná odpovedať vždy 
na otázku, prečo by sme mali práve takéto tvrdenie považovať za pravdivé. Na takéto doka-
zovanie možno použiť dva základné princípy. Prvým je princíp sporu a druhým je stanovenie 
dvoch téz s vylúčením tretej možnosti. Tieto dva princípy si vyžadujú bližšie vysvetlenie. 
V prvom rade je potrebné objasniť, čo pod týmito princípmi myslíme a následne, prečo by 
sme mali vôbec tieto princípy považovať za správne, funkčné a platné.

Princíp sporu znamená, že čokoľvek, čo je, alebo môže byť, nemôže zároveň byť tým, čím 
je a zároveň v tom istom zmysle nebyť tým, čím je. Ak chceme nejako popísať či zadefinovať 
niečo, čo existuje, alebo môže existovať, priradzujeme mu znaky, ktoré ho určujú. Tieto zna-
ky mu patria a bez nich by nebolo tým, čím je. Nemôžeme tie isté znaky tej istej veci zároveň 
priradiť i uprieť.



﻿  |  47

Ak však chceme zaviesť a použiť princíp sporu, je potrebné dokázať, že skutočne platí. Aj 
naňho sa vzťahuje metodická pochybnosť, ktorá vyžaduje overenie. A hoci sa princíp sporu 
zdá na prvý pohľad tak zrejmý, že ho človek so samozrejmosťou používa v praktickom živote, 
v novovekej filozofii sa stretneme s námietkami proti tomuto princípu s tvrdením, že ide 
o princíp vymyslený a zavedený starovekými a stredovekými klasickými filozofickými kon-
cepciami, ktoré sú už prekonané a neexistuje dôvod sa v dnešnej dobe na nich viazať.30

Ako sme vyššie uviedli, platnosť princípu sporu nemôžeme dokazovať ani z autority kla-
sických filozofov, ani z nedokázaných predošlých predpokladov. Existuje však možnosť pri-
pustiť neexistenciu platnosti princípu sporu a preskúmať jej funkčnosť. Ak pochybujeme, či 
princíp sporu je platný, a treba povedať, že takáto metodická pochybnosť je pre spoľahlivé 
ďalšie legitímne dokazovanie oprávnená, vyplynú nám dve možné tvrdenia: Prvé tvrdenie 
hovorí, že princíp sporu neplatí. Opisne povedané, tej istej veci môžeme určujúci znak záro-
veň priradiť aj uprieť. Druhé tvrdenie hovorí, že princíp sporu platí.

Predpokladajme, že je správne prvé tvrdenie popierajúce princíp sporu. Takéto tvrdenie 
vo svojich dôsledkoch znamená, že princíp sporu zároveň platí i neplatí. Schvaľuje totiž sú-
časné priradenie i upretie určujúceho znaku. Problém tohto tvrdenia je, že v skutočnosti nič 
netvrdí. Téza „princíp sporu platí i neplatí“ nemá žiadny obsah. Priradenie a zároveň upretie 
znaku totiž anuluje akúkoľvek výpovednú hodnotu tézy. Problém popretia princípu sporu 
však siaha ešte ďalej. Ak neplatí, nie je jasné, čo v  téze popretia platnosti princípu sporu 
vlastne znamenajú jednotlivé pojmy. Pojem „princíp“ je a zároveň nie je tým, čím je. Prestáva 
byť pojmom, lebo stratil obsah a vyjadrený slovne sa stáva prázdnym zvukom. Rovnako je to 
s pojmom „spor“. Bez princípu sporu sa nevyhnutne rozpadajú nie len akékoľvek tvrdenia, 
ktoré sú nevyhnutne anulované svojim opakom, ale rozpadajú sa aj samotné pojmy, keďže 
ich zároveň určujú aj neurčujú nutné znaky. Z toho môžeme vidieť, že princíp sporu nie je 
systém, ktoré zaviedla nejaká filozofická koncepcia, ale je to samotný popis myslenia ako 
takého. Ten, kto popiera princíp sporu, popiera samotné myslenie. Paradoxom je, že ak chce 
teoreticky popierať princíp sporu a tým samotné myslenie, tak to prakticky robí myslením, 
ktoré používa princíp sporu, a tak predpokladá jeho platnosť. Inak by vyjadrenia, ktorými sa 
pokúša teoreticky princíp sporu poprieť, stratili svoju identitu a svoj obsah.

Dali sme teda možnosť téze spochybňujúcej princíp sporu realizovať sa v praxi. Skončilo 
to rozpadom samotnej tézy, ktorá napokon nebola schopná tvrdiť nie len neplatnosť prin-
cípu sporu, ale stratila akýkoľvek obsah. V konečnom dôsledku sa rozpadla nie len samotná 
téza, ale aj myslenie ako také. Keďže sa táto téza ukázala ako absolútne nemožná, pripadá 
do úvahy len druhá téza, ktorou je potvrdenie platnosti princípu sporu. Takto môžeme tento 
princíp pokladať za absolútne dokázaný. Neexistuje námietka, ktorá by ho mohla diskvali-
fikovať. Každá námietka, ktorá by siahla na jeho platnosť, by podľa vyššie popísanej analýzy 
diskvalifikovala samu seba.

30	 FUCHS, Jiří: Předpoklady nerelativizované etiky. Praha: Krystal OP, 2007, s. 36.



48  | 

Druhým spomínaným princípom je stanovenie dvoch téz s vylúčením tretej možnosti. 
Tento princíp sme použili aj pri vyššie vyvrátenej téze, ktorá popiera platnosť princípu sporu. 
Ide o skúmanie platnosti nejakého tvrdenia spôsobom, kde pripustíme v prvej téze určité tvr-
denie a k tejto téze postavíme antitézu, teda tvrdenie, ktoré je presným a dokonalým opakom 
prvej tézy. Takýmto kladením téz pokryjeme celé spektrum možností. Pri správnom položení 
tézy a antitézy je vylúčená akákoľvek tretia možnosť. Pri takto kladených tvrdeniach princíp 
sporu zabezpečuje, že platiť môže len jedna z dvoch téz, keďže jedna téza je dokonalým opa-
kom druhej a vylučuje ju. Keď je takto stanovený problém, dôkaz spočíva v tom, že sa jednej, 
alebo druhej téze dá možnosť realizovať sa v realite. Ak sa ukáže, že jedna z týchto dvoch téz 
sa rozpadá pod tlakom princípu sporu, nevyhnutne musí platiť téza, ktorá princípu sporu 
neodporuje.

Touto metódou možno prísť k nevyvrátiteľným záverom. Alternatívne riešenie sa totiž 
rozpadne a stratí akýkoľvek obsah. Prestane tvrdiť aj to, čo pôvodne tvrdiť chcelo. Týmto 
spôsobom je načrtnutý princíp dokazovania, ktorý je možné uplatniť pri spoľahlivom bádaní 
v oblasti metafyziky. Línia dokazovania tak nestojí na tvrdeniach autorít, ani na názoroch, 
presvedčeniach, či subjektívnych zdaniach, alebo na momentálnom „duchu doby“. Ide o po-
stupné sprevádzanie mysle, kde každý nasledujúci krok je zaistený predošlým krokom potvr-
deným prostredníctvom princípu sporu a princípom vylúčenia tretej možnosti.

Na princípe takéhoto dokazovania následne možno vyskladať jednotlivé traktáty funda-
mentálnej teológie. Pri skladaní postupných krokov v oblasti dokazovania základu teológie, 
ktoré by prísne a plynule na seba nadväzovali, sa javí ako prvý traktát dokazovanie existencie 
Boha a jeho atribútov. Ak má byť teológia prepojená s praktickým životom a má byť odpove-
ďou na zásadné otázky a problémy ľudského života, potom sa ukazuje, že toto dokazovanie 
Boha by malo vyústiť do dôkazu existencie prirodzeného morálneho zákona, ktorý zaväzuje 
k morálnemu konaniu každého človeka, no zároveň človek nedokáže vlastnými silami tento 
zákon naplniť. Toto prakticky tvorí kľúčové dokázanie životného problému človeka, ktorý 
potvrdzuje, že človek nutne musí vykazovať taký spôsob správania sa, ktorý nie je schopný 
vlastnými silami dosiahnuť.

Druhým traktátom je hľadanie riešenia tohto problému v jednotlivých náboženstvách, 
pričom sa prostredníctvom kritérií postavených na princípe sporu a vylúčenia tretej mož-
nosti kriticky zhodnotí objektívna pravdivosť týchto náboženstiev. Tento traktát vo svojich 
dôsledkoch napokon vedie k potvrdeniu pravosti kresťanskej zvesti.

Napokon tretí traktát sa zaoberá dokazovaním autentickej verzie kresťanstva, čo v koneč-
nom dôsledku vedie k potvrdeniu učenia Katolíckej cirkvi, resp. k potvrdeniu, že Katolícka 
cirkev disponuje spôsobom, ako uchovať kresťanskú zvesť v autentickej podobe a tento spô-
sob aj dôsledne a spoľahlivo uplatňuje.

Takto načrtnutá metóda fundamentálnej teológie v súčasnosti nie je široko prijímaná, 
keďže ešte stále možno badať v rámci teologických inštitúcií silné dozvuky princípov novove-
kej filozofie, prípadne, ako bolo spomenuté, v niektorých ohniskách teologickej vzdelanosti 



﻿  |  49

možno pozorovať dokonca úplný zánik fundamentálnej teológie. Ak však si má zachovať 
teológia ako taká pevný základ a svoju zmysluplnosť a v neposlednom rade ak má katolícky 
fundamentálny teológ zostať verný učeniu Katolíckej cirkvi, je nevyhnutné prehodnotiť „mo-
derné“ vplyvy zodpovedajúce „duchu doby“, ktoré boli bez adekvátneho kritického myslenia 
vnesené do základov teológie a vrátiť sa k funkčným princípom myslenia, na ktorých môže 
byť vyskladaná zmysluplná a užitočná fundamentálna teológia.

ZOZNAM BIBLIOGRAFICKÝCH ODKAZOV
BULLA UNIONIS GRAECORUM, dekrét Florentského koncilu. In: BARON, A. – PIETRAS, 

H.: Dokumenty soborów powszechnych, tom III, Kraków: Wydawnictwo WAM, Księża 
Jezuici, 2003.

CARDAL, R.: Bůh ve světle filosofie. Praha: Krystal OP, 2001.
DEI FILIUS, dogmatická konštitúcia Prvého vatikánskeho koncilu o katolíckej viere. In: NE-

UNER, J. – ROSS, H. (ed.): Viera Cirkvi v úradných dokumentoch jej Magistéria. Trnava: 
Dobrá kniha, 1995.

De MATTEI, R.: Druhý vatikánsky koncil, Doposiaľ nenapísané dejiny. Bratislava: Nadácia 
Slovakia Christiana, 2019.

FORMULA SVORNOSTI. In: Symbolické knihy. Liptovský Mikuláš: Tranoscius, 1992.
FUCHS, J.: Předpoklady nerelativizované etiky. Praha: Krystal OP, 2007.
HAHN, S. a K.: Naše cesta do katolícké Církve. Ronov nad Doubravou: Triality, 2000.
KRUMPOLC, E.: Cesty fundamentální teologie po koncilu. In: Teologické texty 1996/1. Praha: 

1996.
LEON-DUFOUR, X. a kol.: Slovník biblickej teológie. Zagreb: Kršćanska sadašnjost, 1990.
NEUNER, J. – ROSS, H. (ed.): Viera Cirkvi v úradných dokumentoch jej Magistéria. Trnava: 

Dobrá kniha, 1995.
PIUS IX.: encyklika Qui pluribus. In: NEUNER, J. – ROSS, H. (ed.): Viera Cirkvi v úradných 

dokumentoch jej Magistéria. Trnava: Dobrá kniha, 1995.
PIUS IX.: Vety odsúdené pápežom Piom IX. („Syllabus“). In: NEUNER – J., ROSS, H. (ed.): 

Viera Cirkvi v úradných dokumentoch jej Magistéria. Trnava: Dobrá kniha, 1995.
PIUS X.: encyklika Pascendi Dominici gregis. Praha: Dědictví sv. Prokopa, 1911.
RATZINGER, J.: Wiara – prawda – tolerancja. Kielce: Jedność, 2005.
SOBOR W KONSTANCII. In: BARON, A. – PIETRAS, H.: Dokumenty soborów powszech-

nych, tom III. Kraków: Wydawnictwo WAM, Księża Jezuici, 2003.
ŠOKA, S.: Úvod do dejín filozofie – Novovek. Košice: 1992.
TÉZY PODPÍSANÉ BAUTAINOM (1840). In: NEUNER, J. –  ROSS, H. (ed.): Viera Cirkvi 

v úradných dokumentoch jej Magistéria. Trnava: Dobrá kniha, 1995.



50  | 

5 ÚCTA K OSOBNOSTIAM GRÉCKOKATOLÍCKEJ 
CIRKVI NA NAŠOM ÚZEMÍ NA PRÍKLADE 
ŽIVOTA BLAHOSLAVENÉHO MUČENÍKA 
DOMINIKA METODA TRČKU CSSR
MGR. JANA LUKÁČOVÁ, PHD. 
HTPS:/ /ORCID.ORG/0000-0003-2931-8437

Abstrakt: Predložená štúdia zameriava svoju pozornosť na vplyv médií pre spoločnosť, ktorá nám 
prostredníctvom nich ponúka rôzne vzory nasledovania alebo nášho záujmu. Samotná štúdia je prerozdelená 
do niekoľkých častí, ktoré majú predstaviť význam médií v dnešnej dobe a toho ako sa v nich predstavuje koncept 
úcty, rešpektu či nasledovania. Ďalšia časť sa venuje terminologickému vymedzeniu termínu úcty a rešpektu, ako 
aj jeho vnímania v spojitosti s Katolíckou cirkvou a jej učením. Cieľom tejto štúdie je predstaviť význam osoby 
bl. mučeníka Dominika Metoda Trčku CSsR a jeho pôsobenia v Cirkvi, ktorú potvrdila aj Katolícka cirkev jeho 
blahoslaveným 4. novembra 2001 na Svätopeterskom námestí v Ríme. Práve jeho život a pôsobenie sa môže stať 
pre dnešného človeka vzorom pre vybudovania si hodnotového rebríčka v meniacej sa spoločnosti, ktorá často 
stráca hodnotový morálny kódex na ktorom bola vybudovaná európska spoločnosť.

Kľúčové slová: Gréckokatolícka cirkev na Slovensku. Bl. mučeník M. D. Trčka CSsR	

Abstract: The present study focuses its attention on the impact of media for the society, which offers us different 
patterns of following or our interest through them. The study itself is divided into several parts to present the 
importance of the media nowadays and how the concept of respect, esteem or following is presented in the 
media. The next part is devoted to the terminological definition of the term reverence and respect, as well as 
its perception in connection with the Catholic Church and its teachings. The aim of this study is to present the 
significance of the person of the Blessed Martyr Dominic Methodius Trčka CSsR and his action in the Church, 
which was also confirmed by the Catholic Church with his beatification on November 4, 2001 in St. Peter›s 
Square in Rome. It is his life and ministry that can become a model for today›s man to build a value ladder in 
a changing society, which often loses the moral code of values on which European society was built.

Keywords: Greek Catholic Church in Slovakia. Bl. M.D. Trčka CSsR

ÚVOD
V rámci prostredia v ktorom je jednotlivec vychovávaný na neho vplývajú viaceré faktory, 
ktoré sa podpisujú pod to, akou osobnosťou je. Mienka, ktorá sa okolo nás šíri má vplyv 
aj na hodnoty, ktoré sú spoločnosťou predstavené. Pričom na tvorbu verejnej mienky majú 
bezpochyby vplyv aj samotné média. Samozrejme aj oni prešli svojím vývojom. V 20. storočí 
to boli masové média najmä printového a rozhlasového charakteru, ktoré boli dostupné pre 
väčšinu spoločnosti. 21. storočie je však érou rozvoja digitálnych médií, ktoré zahŕňajú sku-



﻿  |  51

točne širokú škálu služieb, či už ide sociálne siete a rôzne aplikácie, webové stránky, atď. Me-
rítkom ich pôsobenia na ľudí však nie je objektívnosť či hodnovernosť informácií, ale často 
iba miera popularity. Byť populárnym v dnešnom svete ide v spojitosti s médiami ruka v ruke 
s počtom followerov, ktorí danú osobu ,,sledujú“ pričom nezáleží na tom či hodnoty, ktoré 
predstavuje sú morálne správne, často sa pri nich tlačí do popredia iba záujem a popularita.

MÉDIA A ICH VÝZNAM PRE SÚČASNOSŤ
Média tak v minulosti, ako aj v súčasnosti hrajú dôležitú rolu pri vytváraní mienky ľudskej 
spoločnosti. Sú prostriedkami komunikácie, ktoré môžu obohacovať vnútorný život ľudí, 
pomôcť pri budovaní nových vzťahov a prispievať k hľadaniu kľúča vedúcemu k medziľud-
skej jednote a pocitu spolupatričnosti.1 Rovnako netreba opomenúť skutočnosť, že média 
môžu uzatvárať a formovať to, čo človek prijíma a môžu sa stať aj prostriedkom, vďaka ktoré-
mu sa začne orientovať vo svete.2

Pri vytváraní terminologickej konštanty netreba opomenúť skutočnosť, že k  médiám 
možno zaradiť internet, noviny, časopisy, televíziu, atď.3

Média spoločnosti do istej miery ponúkajú vzory- či už na ne nazeráme z pozitívneho ale-
bo negatívneho uhla pohľadu a tie sa napodobňujú v spoločnosti a jej fungovaní. Spoločnosti 
tak podsúvajú hodnoty, vzory, normy a presvedčenia na základe ktorých sa riadi a reguluje 
systém pravidiel a hodnotového rebríčka. Obsah médií má priamy dopad na ľudí, ktorí prijí-
majú mediálny obsah a stávajú sa tak ,,konzumenti“ médií.4

Okrem toho ich možno z hľadiska sociálnej funkcionality rozčleňovať do 5 skupín a to 
na základe toho, aký úžitok prinášajú:

1.	 Informovanie- teda prinášajú, resp. tlmočia nejakú informáciu.
2.	 Socializácia- teda to, že prenášajú tlmočia nejaký obsah vedie k socializácia spoloč-

nosti a indivíduí.
3.	 Kontinuita- podpora rozvoja prevládajúcich vzorov, vrátané objavenie subkultúr 

a nových smerov vo vývoji kultúry.
4.	 Zábava- ide o prostriedok vďaka, ktorej sú média prostriedkom pre uvoľnenie napä-

tia, ale rovnako slúžia aj ako rozptýlenie.
5.	 Získavanie- získavanie pre spoločensky vyššie ciele.5

1	 PAĽA, G. – PETRO, M.: Médiá v kontexte dokumentu Katolíckej cirkvi. Prešov : Vydavateľstvo Prešovskej 
univerzity, Gréckokatolícka teologická fakulta, 2010. s. 5. 

2	 BURTON, G. – JIRÁK, J.: Úvod do studia médií. Praha : Barrister & Principal, 2001. s. 24.
3	 Media. In: Cambridge dictionary. https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/media#google_

vignette. (06.05.2024).
4	 ROZEHNAL, A.: Média, etika a právo. Plzeň : Vydavatelství a nakladatelství Aleš Čekan, 2022. s. 28.
5	 JIRÁK, A. – KÖPPLOVÁ, B.: Média a společnost. Praha : Portal, s. r. o., 2003. s. 44.



52  | 

DIGITÁLNE MÉDIA
Ich existencia je naviazaná na existenciu internetových sietí. Obsahujú širokú škálu služieb 
od emailov, sociálnych sietí, webových stránok, internetového rádia a aj televízie. Nie sú 
ohraničené lokáciou, ale vďaka internetovému pripojeniu sú dostupné pre všetkých poten-
cionálnych zákazníkov. Svojím obsahom prinášajú veľkú škálu informácii, nahrávok, videí, 
správ, elektronických obchodov, atď., ktoré sú často vyvíjané na základe potreby a dopy-
tu. Nebezpečenstvom je prílišná otvorenosť informácií, ktorá často nie je ničím chránená. 
Na druhej strane zasahujú masívne pole zákazníkov, ktoré nepozná hranice priestoru a ani 
času. Jednotlivé informácie sú pre ľudí prístupné behom niekoľkých sekúnd či minút. Pri-
čom k dnes najviac využívaním médiám patria práve sociálne média.6 Ďalšou skutočnosťou 
je, že túto skupinu tvorí množstvo ľudí, pričom medzi sebou nemusia mať fyzické alebo 
sociálne väzby.7

Podľa údajov z roku 2020 sa odhaduje, že na celom svete až 3,8 miliárd ľudí používa so-
ciálne médiá, pričom možno predpokladať, že to predstavuje takmer polovicu populácie.8

Vývoj ľudskej populácie bol od nepamätí spätý s odovzdávaním informácií. Dedičstva 
predkov a prenášania tohto dedičstva na ďalšie a ďalšie generácia- tzv. múdrosť predkov. 
Gabriel Paľa a Martina Poláková vo svojej publikácií Online doba, Online cirkev I. poukazujú 
na prvok významu masových médií ku ktorým patrí aj rozhlas a noviny a predstavujú 5 zák-
ladných zdrojov, ktoré súvisia s médiami:

1.	 Zdroj moci.
2.	 Prostredie- teda samotná lokácia.
3.	 Význam zdrojov výkladov reality a predstáv o nej.
4.	 Kľúč k akému si ohodnotenie- zisku popularity či slávy.
5.	 Vytvorenie hodnotových štruktúr daného územia/obdobia či spoločnosti.9

Tu však možno vnímať podľa niektorých autorov zaoberajúcich sa médiami a ich vplyvom 
na spoločnosť tzv. terminologickú nepresnosť. Pretože podľa nich možno hovoriť skôr o ma-
sívnosti prijímateľov, ako o masovosti samotných médií- teda presnejším termínom by bol 
skôr- masoví príjemcovia, ako masmédia.10

6	 ROZEHNAL, A.: Média, etika a právo. Plzeň : Vydavatelství a nakladatelství Aleš Čekan, 2022. s. 22 – 25.
7	 REIFOVÁ, I. a kol.: Slovník mediální komunikace. Praha : Portal, s. r. o., 2004. s. 128.
8	 NASLUND, J. A. – BONDRE, A. – TOROUS, J. – ASCHBRENNER, K. A.: Social Media and Mental Health: 

Benefits, Risks, and Opportunities for Research and Practice. https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/
PMC7785056/. (06.05.2024).

9	 PAĽA, G. – POLÁKOVÁ, M.: Online doba, online cirkev I. Prešov : Gréckokatolícka teologická fakulta, 2013. 
s. 32 – 33.

10	 MEZULÁNÍK, R.: Katolícka církev a  média. In: NEKVAPIL V. –  VÉVODA, R. (eds.): Média, kultura 
a náboženství. Praha : Vyšší odborná škola publicistiky, 2007. s. 10. 2



﻿  |  53

ÚCTA
Úcta ako taká je súčasťou nášho každodenného života v každodennom živote sa s ňou v ur-
čitej miere dostávame do kontaktu s ňou pričom netreba opomenúť skutočnosť, že vplyv 
na naše správanie má bezmála vecí. Rodinné a školské prostredie, dopravné zákony, kultúrne 
tradície. Ďalším prvkom je to, že do istej miery sa úcta ako taká vyvíja v človeku po celý jeho 
život. Jazykovedný ústav Ľ. Štúra vymedzuje termín úcty ako ,,uznanie dôležitosti, dôstoj-
nosti, vážnosti, závažnosti, autority.“11 Táto definícia nás vedie k predpokladu termín úcty 
prepojiť s termínom rešpektu. Termín rešpektu nás nutne privádza k ďalšiemu termínu, kto-
rým je latinský termín respicere. Pričom samotný základ tohto termínu možno vnímať ako 
istý spôsob pozornosti a uznania objektu ako niečoho, čo treba brať vážne.12 Túto definíciu 
rozoberá vo svojom diele Umenie milovať aj Fromm, podľa ktorého termín úcty vychádza zo 
slova respicere, pričom predznamenáva schopnosť hľadieť na človeka a vnímať ho ako jedi-
nečnú bytosť, ale zároveň dopĺňa, že je dôležité danú osobnosť aj poznať.13 Túto skutočnosť 
potvrdzuje aj Vasil Gluchman vo svojej publikácii Človek a morálka kde koncept vyjadrenia 
úcty a rešpektu k ľudskému životu považuje za morálne rovnocenné a pripisuje ich k preja-
vom ľudskej dôstojnosti.14 Oxford Advanced American Dictionary definuje rešpekt ako pocit 
obdivu k niekomu alebo niečomu kvôli ich dobrým vlastnostiam alebo úspechom. Pričom 
zdvorilé správanie alebo starostlivosť o niekoho alebo niečo je pre nás dôležitým.15

Úcta dokáže mnoho a zohráva v živote dôležitú úlohu, naše rodiny dokážu vďaka úcte 
lepšie fungovať, nemusia sa rozpadať manželstvá, pretože v ich vzťahu je vzájomná úcta pod-
statnou zložkou.16

Rešpekt a úcta majú dôležité miesto aj z pohľadu morálky a majú svoje odzrkadlenie 
v  spoločenskom a  osobnom živote. Pavol Dancák predstavuje myšlienku, že v  kontexte 
dnešného globálneho konzumu ľudia strácajú rešpekt k svetu, domovu, ale aj k vzájomné-
mu rešpektu. Pričom odzrkadlením je skutočnosť, že človek stráca vnímanie seba samého 
a svojej vlastnej hodnoty.17

K samotnej úcte sa vyjadruje aj Katolícka cirkev ,,pobožnosti kresťanského ľudu, pokiaľ sú 
v súlade so zákonmi a predpismi Cirkvi, sa veľmi odporúčajú, najmä ak sa konajú z príkazu 
11	 Úcta. In: Slovníkový portál Jazykovedného ústavu Ľ. Štúra SAV. In: https://slovnik.juls.savba.sk/?w= 

%C3%BActa&s=exact&c=626c&cs=&d=kssj4&d=psp&d=ogs&d=sssj&d=orter&d=scs&d=sss&d= 
peciar&d=ssn&d=hssj&d=bernolak&d=noundb&d=orient&d=locutio&d=obce&d=priezviska&d= 
un&d=pskfr&d=pskcs&d=psken#. (08.05.2024).

12	 Respect. In: Stanford Encyclopedia of Philosophy. In: https://plato.stanford.edu/entries/respect/. (06.05. 
2024).

13	 FROMM, .: Umenie milovať. Bratislava : Obzor, 1966. s. 58.
14	 GLUCHMAN, V.: Človek a morálka. Brno : Doplněk , 1997.
15	 Respect. In: Oxford Advanced American Dictionary. In: rešpektovať podstatné meno – Definícia, obrázky, 

výslovnosť a poznámky k použitiu | Oxfordský pokročilý americký slovník na OxfordLearnersDictionaries.
com. (07.05.2024).

16	 NORVILLOVÁ, D.: Co dokáže úcta... aneb každý si zaslouži úctu. Praha : Návrat domů , 2009. s. 26.
17	 DANCÁK, P.: Rešpekt a úcta v rodine. In: Slovo Slovo – časopis gréckokatolíckej cirkvi. In: https://casopisslovo.

sk/2020/05/17/respekt-a-ucta-v-rodine/. (07.05.2024).



54  | 

Apoštolskej stolice.“ ,,Tieto pobožnosti však treba... usporiadať tak, aby boli v súlade s posvät-
nou liturgiou, aby sa od nej určitým spôsobom odovzdali a k nej ľud privádzali, pretože ona ich 
svojou povahou ďaleko prevyšuje.“ (SC, 13).

ÚCTA V KATOLÍCKEJ CIRKVI
Jednou z inštitúcií Katolíckej cirkvi, ktorá skúma jednotlivé skutky v spojení s osobnosťami 
a kandidátmi blahorečenia a svätorečenia je Dikastérium pre kauzy svätých- Dicasterium de 
Causis Sanctorum. Táto Posvätná kongregácia pre kauzy svätých bola založená 8. mája 1969 
pápežom Pavlom VI. Pričom za jej prvého prefekta bol vymenovaný kardinál Paolo Bertoli 
a prvým sekretárom Ferdinando Giuseppe Antonelli. V roku 1984 došlo k zmene názvu tejto 
inštitúcie na Kongregáciu pre kauzy svätých, pričom práve súčasný pápež František jej názov 
opätovne pozmenil a to apoštolskou konštitúciou Praedicate Evangelium.

Pričom obsahuje 5 článkov:
Čl. 98
Dikastérium pre kauzy svätých sa podľa predpísaného postupu zaoberá všetkým, čo sa 

týka káuz blahorečenia a svätorečenia.
Čl. 99
§ 1. Dikastérium vydáva osobitné normy a pomáha radami a pokynmi diecéznym/eparchi-

álnym biskupom, ktorí sú zodpovední za vedenie kauzy.
§ 2. Skúma úkony už vedených káuz, overuje, či postup bol vykonaný podľa noriem a vyjad-

ruje úsudok o samotných kauzách, aby mohli byť predložené Rímskemu veľkňazovi.
Čl. 100
Dikastérium dohliada na uplatňovanie noriem upravujúcich správu Fondu dobier kauzy.
Čl. 101
Dikastérium stanovuje kánonický postup, ktorý sa má dodržať pri overovaní a vyhlasovaní 

pravosti posvätných relikvií a pre zaručenie ich zachovania.
Čl. 102
Dikastériu patrí, aby posúdilo udelenie titulu učiteľ Cirkvi, ktorý sa má pripísať svätcovi, 

po obdržaní mienky Dikastéria pre náuku viery ohľadom jeho výnimočného učenia.18

Jej súčasný názov je toho odzrkadlením a súčasný názov organizácie je Dikastérium pre 
blahorečenie a svätorečenie. Od októbra 2023 je prefektom kongregácie kardinál Marcello 
Semerato, ktorý túto službu vykonáva od 15. októbra 2020.

Úlohou tohto dikastéria je zhromažďovanie informácií o osobách, ktorých proces blaho-
rečenia/svätorečenia prebieha. Následne informácie preskúma historická komisia, komisia 

18	 FRANTIŠEK: Apoštolská konštitúcia o Rímskej kúrii a jej službe Cirkvi vo svete. Praedicate evangelium. In: 
https://kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/apostolska-konstitucia-
praedicate-evangelium#Dikast%C3%A9rium%20pre%20kauzy%20sv%C3%A4t%C3%BDch. (07.05.2024).



﻿  |  55

kardinálov a biskupov, teologická, lekárska komisia. Pričom skúma podnety, ktoré podčiar-
kujú príkladný a svätý život danej osoby.19

Samotný predseda tohto dikastéria v rámci trojdňového sympózia uskutočneného pod 
názvom „Vzory svätosti a svätorečenia 40 rokov po apoštolskej konštitúcii Divinus perfectio-
nis Magister“ potvrdil to ako vnímať termín svätosti. V ňom doplnil, že svätosť „nikdy nie je 
individuálnou, ale je vždy cirkevnou svätosťou, ktorá ovplyvňuje život Cirkvi a prejavuje sa ako 
svätosť pre všetkých“.20

Na vnímanie svätosti v dnešnom svete reaguje aj pápež František a to v rámci apoštolskej 
exhortácie Svätého Otca Františka Gaudete et exsultate v ktorej čítame nasledovné: ,,ale je 
to päť veľkých prejavov lásky k Bohu a k blížnemu, ktoré pokladám za osobitne dôležité, pre 
niektoré riziká a limity súčasnej kultúry. V nej sa prejavujú: nervózna a násilná úzkosť, ktorá 
nás rozdrobuje a oslabuje; negativita a smútok; pohodlná, konzumistická a egoistická leni-
vosť; individualizmus a mnohé formy falošnej duchovnosti bez stretnutia s Bohom, vládnuce 
na súčasnom náboženskom trhu.“ K týmto 5 prejavom lásky k Bohu a k blížnemu patrí:

1.	 znášanlivosť,
2.	 trpezlivosť,
3.	 tichosť,
4.	 radosť a zmysel pre humor,
5.	 odvaha a horlivosť.
Pričom podčiarkuje, že tento boj by sa mal uskutočňovať v rámci spoločenstva: ,,Je veľmi 

ťažké bojovať proti vlastnej žiadostivosti a proti úkladom a pokušeniam diabla a egoistického 
sveta, ak sme izolovaní. Je to bombardovanie, ktoré nás zvádza natoľko, že ak sme príliš osa-
melí, ľahko stratíme zmysel pre realitu, vnútornú jasnosť a podľahneme.“ a v spojitosti s ne-
ustálou modlitbou.21

Tomu, aby niekto mohol byť svätorečený, či blahorečení samozrejme predbieha proces. 
Pričom v minulosti rozdielnosť medzi blahorečením a svätorečením neexistovala. V dnešnom 
ponímaní najskôr prebieha beatifikačný proces, ktorý je nižším stupňom kanonizácie, pri-
čom daná osoba disponovala heroickými čnosťami a  teda povesťou svätosti. Pričom ďalší 
proces už vyhlásenia za svätého má niekoľko stupňov:

1.	 Vyhlásenie za Božieho služobníka.
2.	 Vyhlásenie za ctihodného služobníka.
3.	 Beatifikácia- nižší stupeň svätorečenia.

19	 Dikastérium pre kauzy svätých. In: https://www.wikiwand.com/sk/Dikast%C3%A9rium_pre_kauzy_
sv%C3%A4t%C3%BDch. (07.05.2024).

20	 ZK.: Vzory svätosti a rozvoj svätorečení od legislatívnej úpravy Jána Pavla II. In: https://www.vaticannews.
va/sk/vatikan/news/2022-11/vzory-svatosti-a-rozvoj-svatoreceni-od-legislativy-jana-pavla-ii.html. 
(07.05.2024).

21	 FRANTIŠEK.: Apoštolská exhortácia Gaudete et exsultate. In: https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/
dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/apostolska-exhortacia-gaudete-et-exsultate. 
(07.05.2024).



56  | 

4.	 Kanonizácia.22

ŽIVOT A PÔSOBENIE BLAHOSLAVENÉHO MUČENÍKA METODA DOMINIKA 
TRČKU CSSR
Život a pôsobenie rehoľného kňaza Metoda Dominika Trčku CSsR23 a jeho prínos pre Gréc-
kokatolícku cirkev možno vnímať z viacerých pohľadov. Zamerajme sa však na jednu udalosť, 
ktorá je spätá aj s vojenskou agresiou ku ktorej dochádza v Európe napr. aj dnes.

Špecifikom práce otca Dominika Metoda Trčku bola počas prvej svetovej vojny starost-
livosť o utečencov a vojakov. V danom období bol vo viacerých mestách v nemocnici a škol-
ských budovách umiestnený vojenský lazaret pre vojakov rakúsko-uhorskej armády s kapa-
citou 900 lôžok. Do Příbrami a na Březové Hory bolo v čase vojny umiestnených okolo 1200 
utečencov. Pričom práve redemptoristi mali od januára 1915 každú nedeľu a sviatok slúžiť 
svätú omšu. Pričom od apríla 1917 prebrali duchovnú správu lazaretu.

Pokiaľ ide o  službu vojnovým utečencom, 12. novembra 1914 prebehol prvý transport 
s 200 utečencami z Haliče, pričom z hľadiska etnicity išlo o Poliakov, Ukrajincov, Rusínov, 
ale aj Židov. Dominik Metod Trčka sa aktívne venoval Slovincom (príhovory a pobožnosti 
pre pútnikov), Rusínom a Ukrajincom (príhovory a pobožnosti), Chorvátom (kázne v nedele 
a sviatky, vysluhovanie sviatostí a pobožností, zbierka šatstva, slávnosť 1. sv. prijímania, vyu-
čovanie náboženstva).

Po práci, ktorý vykonával počas vojnového obdobia medzi utečencami a vojakmi, sa pole 
jeho pôsobnosti rozšírilo o ďalšiu ,,typickejšiu“ prácu členov Kongregácie Najsvätejšieho Vy-
kupiteľa.24

22	 SOLÁROVÁ, J.: Otec Gabriel o procesoch kanonizácie: Poznáme svätorečenie, ktoré nastalo až 1000 rokov 
od  smrti, iné sa, naopak, udiali do  jedného roka. In: https://dominikani.sk/otec-gabriel-o-procesoch-
kanonizacie-pozname-svatorecenie-ktore-nastalo-az-1000-rokov-od-smrti-ine-sa-naopak-udiali-do-
jedneho-roka/. (07.05.2024).

23	 Jeho rodiskom je mestečko Frýtlant nad Ostravicí nachádzajúce sa v Českej republike. Narodil sa manželom 
Tomášovi a  Františke rod. Štěrbovej 6. júla 1886 ako jedno z ôsmych detí. Napriek tomu, že sa zarátava 
k  blahoslaveným pôsobiacich v  Gréckokatolíckej cirkvi, bol vychovávaný v  rímskokatolíckom obrade. Žil 
v katolíckom prostredí, jeho otec sa venoval práci s drevom a na ramenách matky spočinula starostlivosť 
o  deti a  domácnosť. Jeho vzdelávanie začalo navštevovaním ľudovej školy v  jeho rodisku a  pokračovalo 
na  reálnom gymnáziu v  Místku. Pre jeho ,,osobnostný rozvoj“ mal bezpochyby veľký význam vstup 
do juvenátu redemptoristov na Červenke, kde sa formoval v rokoch 1902/1903. Ako to už v prípade výberu 
Kongregácie Najsvätejšieho Vykupiteľa, býva jeho ďalšie kroky viedli do  Bílska, kde vstúpil do  noviciátu 
a po roku formácie tu zložil aj rehoľné sľuby. Po vysvätení za kňaza 17. júla 1910 pražským arcibiskupom Leom 
kardinálom Skrbenským dokončil štúdia teológie. Následne uskutočnil druhý noviciát, ktorý ho azda najviac 
pripravil pre prácu ľudového misionára. Pôsobil v  rôznych kláštoroch či už v Prahe, Svatej Hoře a Plzni. 
In: Metod Dominik Trčka, CSsR. Muž, ktorý si vykoledoval mučenícku smrť. In: LAGOVÁ, V. a kol.: Smrť 
za mrežami. Prešov : Vydavateľstvo Michala Vaška, 2006. s. 263 – 264.

24	 Napr. dôraz na kult Matky Ustavičnej pomoci, Arcibratstvo sv. ruženca, duchovné cvičenia pre rôzne stupne 
duchovenstva, či samotné ľudové misie. Ľudové misie, ktoré sú pre členov Kongregácie Najsvätejšieho 
Vykupiteľa azda najpríznačnejšie viedol spolu s otcom Nekulom CSsR a viedli ich skutočne naprieč celým 



﻿  |  57

Aj keď práca na východnom Slovensku sa ukazovala ako prínosná, čoraz viac sa obja-
vovala potreba vytvorenia vlastného samostatného kláštora. Azda aj vďaka perspektívnemu 
umiestneniu sa ním stalo mesto Michalovce a túžba sa stala realitou, 17. septembra 1931 bol 
posvätený kláštor Kongregácie Najsvätejšieho Vykupiteľa v Michalovciach.25

Prelom však prišiel v roku 1948, kedy sa po  februárových voľbách k moci dostala Ko-
munistická strana Československa. Po domovej prehliadke počas leta 1948 a spomenutých 
neblahých situáciách bol otec Metod nútený k odchodu z Michaloviec a za obdobie do jeho 
zatknutia pôsobil v Podolínci.

Pojednávanie proti otcovi Metodovi sa uskutočnilo 21. apríla roku 1952 v Justičnom paláci 
v Bratislave. Aj napriek chabým výpovediam a priznaniam bol obvinený z velezrady a vyzve-
dačstva. Po vykonštruovaných obvineniach bol odsúdený za špionáž a velezradu na 12 ročný 
trest, peňažný trest vo výške 20 000 korún, konfiškáciu celého majetku a stratu občianskych 
práv na desať rokov.26

Aj keď by sa zdalo, že zaobchádzanie vo väzení a rovnako aj súdny proces podlomia jeho 
osobnosť, aj počas ,,pobytu“ vo väzeniach (Ilava, Mírov, Brno, neskôr Leopoldov)27 sa snažil 
liturgizovať. Horšie na tom bolo jeho zdravie, akýmsi vrcholom v tejto oblasti bola jar roka 
1954, kedy ho na následky urémie a bezvedomia previezli do nemocnici v Brne.

Počas jari 1958 bol prevezený do väznice v Leopoldove, kde ukončil aj svoju pozemskú 
cestu. Práve obdobie pred Narodením Pána sa preň stalo osudným, kedy ho kvôli spevu via-
nočnej koledy za trest poslali na samotku, čoho následkom bolo prechladnutie a zápal pľúc. 
Dňa 23. marca28 1959 si ho Pán povolal k sebe. Miestom uloženia jeho telesných ostatkov sa 
stal leopoldovský cintorín, kde bolo jeho telo bez kňaza uložené do siedmeho hrobu v prvom 
rade.

V roku 1996 bol započatý proces zbierania materiálov o živote a pôsobení otca Domi-
nika Metoda Trčku CSsR a po zakončení diecéznej a rímskej fázy beatifikačného procesu, 
bol v apríli 2001 pred pápežom Jánom Pavlom II. prečítaný dekrét, ktorým ho Cirkev uznala 
za mučeníka.29

územím spomenutých eparchií. In: Misie a obnovy misií 1922 – 1932. http://www.redemptoristi.nfo.sk/index.
php/archives/2518. (18.03.2024).

25	 Tento úspech sa však odrazil aj na živote otca Metoda a aj preto sa v roku 1932 rozhodol zotaviť v kláštore 
v Stropkove, pričom do Michaloviec sa vrátil v roku 1934. Pričom práve 29. septembra 1935 bola posviacka 
prvého chrámu gréckokatolíckych redemptoristov. In: LUKAČIK, M.: Chrám Zoslania Svätého Ducha 
v Michalovciach. Michalovce : Redemptoristi – Vydavateľstvo Misionár, 2012. s. 4.

26	 Vopred jasný trest. Metod Dominik Trčka, C.Ss.R. (1886 – 1959) mučeník pre Krista. In: http://leopoldov.fara.
sk/index.php/relikvie/bl-metod-dominik-trcka. (18.03.2024).

27	 NAŠI SVÄTÍ/BLAHOSLAVENÍ. Blahoslavený Metod Dominik Trčka. In: https://redemptoristi.sk/nasi-
svatiblahoslaveni/blahoslaveny-metod-dominik-trcka/. (18.03.2024). 

28	 Podľa ďalšieho svedectva to bolo 24. marca.
29	 MANDZÁK, D. A.: Dominik Metod Trčka C.Ss.R. (1886 – 1959) nový patrón a ochranca našej miestnej Cirkvi. 

In: http://www.dmt.sk/historicke-texty/dominik-metod-trcka-c-ss-r-1886-1959-novy-patron-a-ochranca-
nasej-miestnej-cirkvi/. (18.03.2024).



58  | 

Samotná beatifikácia blahoslaveného mučeníka Dominika Metoda Trčku CSsR prebehla 
spolu s blahoslaveným biskupom Pavlom Petrom Gojdičom OSBM. Vtedajší pápež Ján Pavol 
II. ich vyhlásil za blahoslavených 4. novembra 2001 na Svätopeterskom námestí v Ríme.30 
Počas blahorečenie pápež vypočul životopisy ôsmych blahorečených a následne predniesol 
nasledovnú formulu: ,,Našou apoštolskou autoritou povoľujeme, aby sa služobníci Boží Pavol 
Peter Gojdič, Metod Dominik Trčka, ... odteraz nazývali blahoslavenými a aby sa uctievali ich 
sviatky.“31

Táto udalosť mala svoje pokračovanie aj na Slovensku. V sobotu 10. novembra 2001 bola 
vo vtedajšom Chráme Zoslania Svätého Ducha v Michalovciach slávnostná svätá liturgia, kto-
rej predchádzal sprievod s telesnými pozostatkami blahoslaveného Metoda Dominika Trčku 
CSsR.32

MODLITBA K BLAHOSLAVENÉMU MUČENÍKOVI METODOVI DOMINIKOVI 
TRČKOVI, CSSR
Blahoslavený Metod Dominik, ktorý si celý svoj život zasvätil Kristovi Vykupiteľovi, teraz 
si v nebi a máš účasť na sláve nášho Pána – zľutuj sa nado mnou biednym pútnikom, ktorý 
v bázni očakávam na tejto zemi to, čo sa ma dotkne vo večnosti.

V tejto chvíli sa obraciam k Pánovi s  touto prosbou …… (dodať úmysel). Prihováraj sa 
za mňa u Pána, pre ktorého si podstúpil toľké utrpenie o dar milovať ho nadovšetko. Nech 
mi dá silu trpieť s nádejou vo všetkých protivenstvách života, aby som premohol všetky po-
kušenia, a tak vytrval až do smrti. Prihováraj sa za mňa, aby som sa raz mohol stať tvojím 
spoločníkom, chváliť a milovať Boha – Nekonečné Dobro, ktorému už teraz hľadíš tvárou 
v tvár. Amen.

ZÁVER
Denne sa stretávame s tým, že nám sú spoločnosťou predstavované rôzne pseudo vzory hod-
né nasledovania a rovnako aj našej pozornosti. V našich vlastných dejinách Cirkvi je však 
skutočných osobností podstatne viac. Ľudí, ktorí nepachtili za slávou tohto sveta, ale svojou 
existenciou si vždy boli vedomí večného života. Často konali skutky, ktoré boli pre svet danej 
doby nepochopiteľné a neakceptovateľné. Svojimi životmi však chceli predstaviť hlbšiu prav-
du. Pravdu viery v Krista, ktorí ich oslobodí. V liste Galaťanom čítame: ,,Nepachtime po már-
nej sláve, nedráždime sa navzájom, nazáviďme jeden druhému (Gal 5, 26).“ Hodnoty a skutky, 
ktoré konali mali pre spoločnosť a aj Cirkev veľký význam, ale ich mená sú žiaľ v spoločnosti 

30	 ŠTURÁK, P.: Dejiny Gréckokatolíckej cirkvi na Slovensku v rokoch 1945 – 1989. Prešov : Petra, n. o., 2018. s. 133.
31	 GÁBOR, S.: Historická beatifikácia biskupa kyr Pavla Petra Gojdiča a otca Metoda Dominika Trčku (Rím. 4. 

novembra 2001). In: Slovo – časopis gréckokatolíckej cirkvi. Prešov : Petra, 2001. roč. XXXIII., č. 25 – 26, s. 13
32	 HOSPODÁR, M.: Slávnostné prenesenie relikvií. Michalovce –  kňaz –  mučeník D. M. Trčka. In: Slovo 

– časopis gréckokatolíckej cirkvi. Prešov : Petra, 2002. roč. XXXIV., č. 1. s. 6.; PROGRAM HLAVNÝCH AKCIÍ 
BLAHOREČENIA Služobníka Božieho o. Metoda Dominika Trčku CSsR rehoľného kňaza. In: http://www.
trcka.nfo.sk/beatif.htm. (18.03.2024).



﻿  |  59

často opomínané. K nim možno zaradiť aj bl. mučeníka Dominika Metoda Trčku CSsR. Če-
cha, pôvodne rímskokatolíka bojujúceho za práva a pôsobenie Gréckokatolíckej cirkvi v Čes-
koslovensku, ktorá bola v  istom období 20. storočia neprijateľná. Pretože nebola ochotná 
sa podvoliť panujúcemu režimu. Jeho meno sa v tejto štúdií neobjavuje náhodou, výberom 
tejto osobnosti sme ho chceli prepojiť s našimi miestnymi dejinami Cirkvi, ale rovnako aj 
s pomocou, ktorú venoval utečencom v období prvej svetovej vojny. Aj v kontexte tejto reálie 
si môžeme pripomenúť slávny výrok starorímskeho filozofia, rečníka a politika Marcusa Tul-
liusa Cicera ,,Historia magistra vitae“ ,,História je učiteľkou života“. Aj keď naša spoločnosť 
sa mení, história, ktorá by nám mohla byť skutočnou učiteľkou života sa nechceme poučiť. 
Strach z vojny a agresie je niečo, s čím je žiaľ v kontakte aj súčasná Európa.

ZOZNAM BIBLIOGRAFICKÝCH ODKAZOV
BURTON, G. – JIRÁK, J.: Úvod do studia médií. Praha : Barrister & Principal, 2001. 391 s. ISBN 

8085947676.
DANCÁK, P.: Rešpekt a úcta v rodine. In: Slovo. Slovo – časopis gréckokatolíckej cirkvi. In: 

https://casopisslovo.sk/2020/05/17/respekt-a-ucta-v-rodine/. (07.05.2024).
Dikastérium pre kauzy svätých. In: https://www.wikiwand.com/sk/Dikast%C3%A9rium_

pre_kauzy_sv%C3%A4t%C3%BDch. (07.05.2024).
FRANTIŠEK.: Apoštolská exhortácia Gaudete et exsultate. In: https://www.kbs.sk/obsah/

sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/apostolska-exhorta-
cia-gaudete-et-exsultate. (07.05.2024).

FRANTIŠEK: Apoštolská konštitúcia o Rímskej kúrii a jej službe Cirkvi vo svete. Praedicate 
evangelium. In: https://kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumen-
ty-papezov/c/apostolska-konstitucia-praedicate-evangelium#Dikast%C3%A9rium%20
pre%20kauzy%20sv%C3%A4t%C3%BDch. (07.05.2024).

FROMM, E.: Umenie milovať. Bratislava : Obzor, 1966. 117 s.
GÁBOR, S.: Historická beatifikácia biskupa kyr Pavla Petra Gojdiča a otca Metoda Dominika 

Trčku (Rím. 4. novembra 2001). In: Slovo – časopis gréckokatolíckej cirkvi. Prešov : Petra, 
2001. roč. XXXIII., č. 25 – 26, s. 13. ISSN 1335-7492.

GLUCHMAN, V.: Človek a morálka. Brno : Doplněk, 1997. 203 s. ISBN 80-85765-95-0.
HOSPODÁR, M.: Slávnostné prenesenie relikvií. Michalovce – kňaz – mučeník D. M. Trčka. 

In: Slovo – časopis gréckokatolíckej cirkvi. Prešov : Petra, 2002. roč. XXXIV., č. 1. s. 6. ISSN 
1335-7492.

JIRÁK, A. – KÖPPLOVÁ, B.: Média a společnost. Praha : Portal, s. r. o., 2003. 208 s. ISBN	
80-7178-697-7.

LUKAČIK, M.: Chrám Zoslania Svätého Ducha v Michalovciach. Michalovce : Redemptoristi 
– Vydavateľstvo Misionár, 2012. 16 s. ISBN 978-80-88724-57-5.



60  | 

MANDZÁK, D. A.: Dominik Metod Trčka C.Ss.R. (1886 – 1959) nový patrón a ochranca našej 
miestnej Cirkvi. In: http://www.dmt.sk/historicke-texty/dominik-metod-trcka-c-ss-r-
1886-1959-novy-patron-a-ochranca-nasej-miestnej-cirkvi/. (18.03.2024).

Media. In: Cambridge dictionary. https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/me-
dia#google_vignette. (06.05.2024).

Metod Dominik Trčka, CSsR. Muž, ktorý si vykoledoval mučenícku smrť. In: LAGOVÁ, V. 
a kol.: Smrť za mrežami. Prešov : Vydavateľstvo Michala Vaška, 2006. s. 263 – 283. ISBN 
80-7165-570-8.

MEZULÁNÍK, R.: Katolícka církev a média. In: NEKVAPIL V. – VÉVODA, R. (eds.): Média, 
kultura a náboženství. Praha : Vyšší odborná škola publicistiky, 2007. s. 9 – 39. ISBN 978-
80-903757-2-7.

Misie a obnovy misií 1922 – 1932. http://www.redemptoristi.nfo.sk/index.php/archives/2518. 
(18.03.2024).

NASLUND, J. A. – BONDRE, A. – TOROUS, J. – ASCHBRENNER, K. A.: Social Media and 
Mental Health: Benefits, Risks, and Opportunities for Research and Practice. https://www.
ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC7785056/. (06.05.2024).

NAŠI SVÄTÍ/BLAHOSLAVENÍ. Blahoslavený Metod Dominik Trčka. In: https://redemptoris-
ti.sk/nasi-svatiblahoslaveni/blahoslaveny-metod-dominik-trcka/. (18.03.2024).

NORVILLOVÁ, D.: Co dokáže úcta... aneb každý si zaslouži úctu. Praha : Návrat domů , 2009. 
186 s. ISBN 978-80-7255-223-8.

PAĽA, G. – PETRO, M.: Médiá v kontexte dokumentu Katolíckej cirkvi. Prešov : Vydavateľstvo 
Prešovskej univerzity, Gréckokatolícka teologická fakulta, 2010. 130 s. ISBN 978-80-555-
0306-6.

PAĽA, G. – POLÁKOVÁ, M.: Online doba, online cirkev I. Prešov : Gréckokatolícka teologická 
fakulta, 2013. s. 243 s. ISBN 978-80-555-0934-1.

PROGRAM HLAVNÝCH AKCIÍ BLAHOREČENIA Služobníka Božieho o. Metoda Dominika 
Trčku CSsR rehoľného kňaza. In: http://www.trcka.nfo.sk/beatif.htm. (18.03.2024).

REIFOVÁ, I. a kol.: Slovník mediální komunikace. Praha : Portal, s. r. o., 2004. 327 s. ISBN 80-
7178-926-7.

Respect. In: Oxford Advanced American Dictionary. In: https://www.oxfordlearnersdictiona-
ries.com/definition/american_english/respect_1?q=respect. (07.05.2024).

Respect. In: Stanford Encyclopedia of Philosophy. In: https://plato.stanford.edu/entries/res-
pect/. (06.05.2024).

ROZEHNAL, A.: Média, etika a právo. Plzeň : Vydavatelství a nakladatelství Aleš Čekan, 2022. 
342 s. ISBN 978-80-7380-884-6.

SOLÁROVÁ, J.: Otec Gabriel o  procesoch kanonizácie: Poznáme svätorečenie, ktoré na-
stalo až 1000 rokov od smrti, iné sa, naopak, udiali do  jedného roka. In: https://domi-
nikani.sk/otec-gabriel-o-procesoch-kanonizacie-pozname-svatorecenie-ktore-nasta-
lo-az-1000-rokov-od-smrti-ine-sa-naopak-udiali-do-jedneho-roka/. (07.05.2024).



﻿  |  61

ŠTURÁK, P.: Dejiny Gréckokatolíckej cirkvi na Slovensku v rokoch 1945 – 1989. Prešov : Petra, 
n. o., 2018. 295 s. ISBN 978-80-8099-138-8.

Úcta. In: Slovníkový portál Jazykovedného ústavu Ľ. Štúra SAV. In: https://slovnik.juls.sav-
ba.sk/?w=%C3%BActa&s=exact&c=626c&cs=&d=kssj4&d=psp&d=ogs&d=sssj&d=or-
ter&d=scs&d=sss&d=peciar&d=ssn&d=hssj&d=bernolak&d=noundb&d=orient&d=locu-
tio&d=obce&d=priezviska&d=un&d=pskfr&d=pskcs&d=psken#. (08.05.2024).

Vopred jasný trest. Metod Dominik Trčka, C.Ss.R. (1886 – 1959) mučeník pre Krista. In: http://
leopoldov.fara.sk/index.php/relikvie/bl-metod-dominik-trcka. (18.03.2024).

ZK.: Vzory svätosti a rozvoj svätorečení od legislatívnej úpravy Jána Pavla II. In: https://www.
vaticannews.va/sk/vatikan/news/2022-11/vzory-svatosti-a-rozvoj-svatoreceni-od-legis-
lativy-jana-pavla-ii.html. (07.05.2024).



62  | 

6 PRÍNOS BLAHOSLAVENÉHO BISKUPA 
MUČENÍKA VASIĽA HOPKA PRE 
GRÉCKOKATOLÍCKU CIRKEV NA SLOVENSKU 
PRE OBLASŤ TEOLÓGIE
MONS. PROF. THDR. PETER ŠTURÁK, PHD. 
HTPS:/ / ORCID.ORG/ 0000-003-4606-5208

Abstrakt: Dejiny Gréckokatolíckej cirkvi na Slovensku v minulom 20. storočí ponúkajú celý rad vynikajúcich 
osobnosti. Predovšetkým sú mučeníci a vyznávači viery, ktorí sa dokázali vzoprieť represiám totalitného režimu 
a zachovali vernosť svojmu presvedčeniu a Cirkvi. Medzi nimi patrí čestné miesto pomocnému prešovskému 
biskupovi ThDr. Vasiľovi Hopkovi (1904-1976). Štúdia prezentuje túto veľkú osobnosť miestnej Cirkvi, ktorá je 
známa verejnosti už v spomenutom rozmere jeho vernosti Cirkvi až po mučeníctvo (zomrel síce na slobode, 
ale na následky dlhoročného väzenia), ale predovšetkým predstavuje biskupa Hopka a jeho prínos pre 
teológiu v kontexte jeho spirituality. V štúdií prezentujeme okrem vyjadrenia jeho osobnej lásky a vzťahu ku 
Gréckokatolíckej cirkvi, ktorú prezentoval v o svojom Grekotoličeskaja cerkov 1646 –1946, ale predovšetkým 
rozmer jeho osobnosti cez jeho vyjadrenia o Eucharistii, ktorá bola základným pilierom jeho duchovného života. 
K tomuto poznaniu sme sa dostali cez analýzu jeho diel Christos posredi nas a Christos v nas (Sv. Pričastije I. 
časť) najprv ako prvá časť a v tom istom roku pokračovanie tejto publikácie s tým istým názvom Christos v nas 
(Sv. Pričastije II. časť) ako druhá časť. Pri spracovaní predmetnej problematiky sme použili viacero metód, 
predovšetkým historickú a analytickú. Pri skúmaní témy sme vychádzal z prameňov Archívu Prešovskej 
gréckokatolíckej archieparchie a taktiež z dostupnej literatúry, domácej ako aj zahraničnej providencie. Dovolíme 
si konštatovať, že dosiahnuté výsledky sú prínosné a prispievajú k plnšiemu poznanie tejto veľkej osobnosti 
Gréckokatolíckej cirkvi v uplynulom 20. storočí. Môžu nájsť uplatnenie aj v súčasnosti, nakoľko myšlienky biskupa 
Vasiľa Hopka o Eucharistii a jeho vnútorné prežívanie úcty k eucharistickému Kristovi, sú aktuálne a oslovujúce 
aj dnes a sú výrazom jeho viery. Ona je totiž ako to povedal pri návšteve Slovenska v Levoči pápež sv. Ján Pavol II. 
týmito slovami: „ Viera je základom identity, vďaka ktorej sme tí, čím sme. Ona dáva zmysel bytiu, životu, dáva 
optimizmus a nádej do života!“ A takýmto mužom viery bol aj biskup Hopko. A to je veľká devíza aj pre súčasnú 
generáciu ako aj do budúcna.

Kľúčové slová: Gréckokatolícka cirkev. Biskup Vasiľ Hopko, spiritualita, Eucharistia

Abstrakt: In the rich history of the Greek Catholic Church in Slovakia in the 20th century, one can find a number 
of outstanding personalities. Among them, there are martyrs and professors of faith who stayed strong, resisted 
the repression of the totalitarian regime and remained faithful to their belief and the Church. Among those, 
the auxiliary bishop of Prešov, ThDr. Vasil Hopko (1904-1976) holds an honourable place. The paper introduces 
Bishop Hopko as the great figure of the local Greek Catholic Church whose fidelity to the mother Church 
culminated in his martyrdom (he died free, but as a result of long years of incarceration) and his contribution to 
theology in the context of his spirituality. In addition to presenting Hopko’s personal loving relationship towards 
the Greek Catholic Church, which he expressed in his Grekotoličeskaja cerkov 1646 –1946, the paper also outlines 
other dimensions of his personality. Above all, it focuses on Bishop Hopko’s formulations on Eucharist as the 



﻿  |  63

fundamental pillar of his own spiritual life. This can be concluded from an analysis of Bishop Hopko’s works 
Christos posredi nas and Christos v nas (Sv. Pričastije I and II). When addressing the topic, we have employed 
several methods. Among them, the most used were historical and analytical methods. In our research, we have 
drawn on the primary sources found in the Archives of the Greek Catholic Archeparchy in Prešov and available 
secondary sources of both domestic and foreign provenience. We believe that the findings presented in this 
paper are beneficial and contribute to a broader knowledge about the life and work of Bishop Hopko, the great 
figure of the Greek Catholic Church in the 20th century. These findings are relevant today, since Bishop Hopko’s 
expression of his unshakeable faith, his thoughts on the Eucharist and his inner experience of reverence for the 
Eucharistic Christ are still appealing. Faith, as Pope St. John Paul II said in Levoča during his visit to Slovakia, “is 
the fundament of identity that makes us who we are. It gives meaning to being and to life; it gives optimism and 
hope for life.“ Bishop Hopko was such a man of faith and this is a great asset for the current generation and for 
the future, too.

Keywords: Greek Catholic Church. Bishop Vasiľ Hopko. Spirituality. Eucharist.

ÚVOD
Gréckokatolícka cirkev na Slovensku má bohaté dejiny, ktoré historici postupne odkrývajú 
a odhaľujú. Za každým dreveným a murovaným chrámom, ikonostasom, napísanou ikonou, 
knihou, či osadením prícestného kríža, musel byť obetavý veriaci, ktorý verný odkazu Spa-
siteľa usiloval sa vytvoriť materiálnu hodnotu na Božiu slávu, aby tak navonok vyjadril svoju 
vieru. Preto najcennejším pri skúmaní predchádzajúcich úsekov je život vzácnych a obeta-
vých ľudí, ktorí boli tvorcami a iniciátormi mnohých krásnych duchovných či materiálnych 
diel. Jedným z tých, ktorí sa nezamazateľne vryli do dejín našej Cirkvi a národa a vyorali 
hlbokú duchovnú brázdu s presahom na ďalšie generácie bol aj pomocný biskup vladyku 
Gojdiča, dnes blažený hieromučeník biskup ThDr. Vasiľ Hopko (1904–1976). vzdelaný a ne-
únavný kňaz a neskôr biskup, ktorý takmer štrnásť rokov prežil v komunistickom väzení, 
svojím príkladom horlivosti aj dnes inšpiruje.1 Všetkých, ktorí sa s ním osobne stretli, upev-
nili sa vo viere. Uchovávajú si spomienku na neho. Pán nás nabáda cez svedectvá mnohých 
veriacich, aby sme na neho nezabudli.2 Biskup Hopko bol vždy verný svojej Cirkvi, bol muž 
viery. Zreteľne to vyplýva aj z jeho slov, ktoré napísal v Blahovistniku na začiatku roku 1947: 
„Všetci musíme byť preniknutí duchom živej viery. Svetová vojna sa skončila. Musíme pokra-
čovať v boji proti nepriateľom Krista a Jeho Cirkvi.“3

Biskup Hopko počas celej j službe Cirkvi na mnohých postoch vždy vykonával svoje po-
vinnosti so zápalom a zodpovedne. Tak to môžeme vidieť jeho účinkovanie v Prahe a syste-
matizovanie novej farnosti pre gréckokatolíkov, ako na rôznych pozíciách pri jeho pôsobení 
po návrate do Prešova. Vyvíjal aj literárnu činnosť a zaslúžil sa o prvé vydanie časopisu Blaho-

1	 KRAJŇÁK, P. ml. (ed.): Jepiskop Vasilij vo fotografiách. Fotografie a korešpondencia biskupa Vasiľa Hopka 
a kňaza Vojtech Molčana. Prešov – Solivar: Adin, s.r.o. Prešov, 2019, s. 5.

2	 Porov. GAVALA, M.: Blahoslavený Vasiľ Hopko. Michalovce: BYZANT Košice, s.r.o. Vydavateľstvo Spolku sv. 
Cyrila a Metoda Michalovce, 2017, s. 26.

3	 PEKAR, A. OSBM: Historic Background of the Eparchy of Prjashev. Pittsburgh: Byzantine Seminary Press, 
1968, s. 73.



64  | 

vistnik, ktoré sa uskutočnilo v roku 1946 a stal sa jeho hlavným redaktorom.4 Samozrejme aj 
po menovaní za pomocného prešovského biskupa nadšene plnil toto zodpovedné poslanie. 
Aj vo väzení zachoval svoju vernosť Cirkvi a po uvoľnení spoločenko – politických pomeroch 
v roku 1968 sa aktívne zapojil do procesu jej legalizácie. Práve biskup Hopko adresoval česko-
slovenskej vláde list, v ktorom žiadal obnovu gréckokatolíckej cirkvi.5

Prínos biskupa Vasiľa Hopka6 je zdôrazňovaný pre miestnu Gréckokatolícku cirkev 
na Slovensku predovšetkým v rozmere jeho vernosti Cirkvi a Svätému Otcovi a vo vytrvalosti 
v utrpení. Kristov námestník, pápež sv. Ján Pavol II., zhodnotil tento dar tichého utrpenia, 
ale aj celej Gréckokatolíckej cirkvi na Slovensku takto: „Gréckokatolícke spoločenstvo vyšlo 
z tejto skúšky obnovené a posilnené aj vďaka svedectvu a krvi početných mučeníkov. Živým 
dôkazom je viera veľkého počtu laikov, rehoľníkov, rehoľníčok, kňazov i duchovných pastie-
rov. Stačí spomenúť utrpenie biskupa Hopka a mučeníctvo Pavla Gojdiča. Na prahu tretieho 
tisícročia je to vzácny príspevok do pokladnice Cirkvi a v prospech ekumenizmu.“7 Samotný 
proces blahorečenia biskupa Vasiľa Hopka začal ešte v roku 1986 v Pittsburgu v USA nakoľko 
v Československu to totalitný režim neumožňoval. Až v čase demokratických zmien Sekretár 
Kongregácie pre kauzy svätých arcibiskup Edward Nowak adresoval 19. októbra 1995 pre-
šovskému biskupovi Janovi Hirkovi dekrét, v ktorom mu oznámil, že Gréckokatolícka epar-
chia v Prešove má pokračovať v kauze blahorečenia biskupov P. Gojdič a V. Hopko.8 Proces 

4	 Šturák, Peter [Autor, 50%]; Lukáčová, Jana [Autor, 50%]. Komunistická diktatúra po februárových udalostiach 
roka 1948 a pozícia Gréckokatolíckej cirkvi v Československu = Communist dictatorship after the events of 
February 1948 and the status of the Greek Catholic Church in Czechoslovakia / SCO. In: Historia Ecclesiastica 
[textový dokument (print)] : časopis pre dejiny cirkví a náboženstiev v Strednej Európe. – Prešov (Slovensko) 
: Prešovská univerzita v Prešove. – ISSN 1338-4341. – Roč. 11, č. 2 (2020), s. 156-167 [tlačená forma]

5	 Lukáčová, Jana [Autor, 45%]; Šturák, Peter [Autor, 45%]; Weis, Martin [Autor, 10%]. – [recenzované]. – DOI 
10.15503/jecs2022.2.631.644. – WOS CC In: Journal of education culture and society [elektronický dokument] . 
– Vroclav (Poľsko) : Fundacja Pro Scientia Publica. – ISSN 2081-1640. – Roč. 13, č. 2 (2022), s. 631-644. [online]
Sile:///C:/Users/Peter%20Sturak/Downloads/JECS_2_2022_631_644.pdf

6	 Vasiľ Hopko sa narodil 21. apríla 1904 v  obci Hrabské, neďaleko Bardejova. Základné a  stredoškolské 
vzdelanie získal v Bardejove a v Prešove, kde maturoval na maďarskom evanjelickom gymnáziu. Teologické 
štúdium ukončil v Prešove v roku 1928. Za kňaza ho vysvätil biskup Gojdič 3. februára 1929. Jeho prvým 
pôsobiskom až do roku 1936 bola pražská farnosť. V tomto roku ho biskup Gojdič povolal do Prešova, kde 
sa stal špirituálom kňazského seminára. V roku 1937 už pôsobí ako konzistoriálny konzultor. Gojdič si ho 
vyberá za svojho tajomníka, po získaní doktorátu z  teológie súčasne prednáša morálku na Vysokej škole 
bohosloveckej v  Prešove. 2. januára 19747 bol Svätou Stolicou vymenovaný za  pomocného prešovského 
biskupa a 11. mája 1947 konsekrovaný biskupom Gojdičom. Po „Veľkom sobore“ – 28. apríla 1950 bol zatknutý 
a odsúdený na 15 rokov. Pre zlý zdravotný stav mu bol v roku 1964 trest prerušený, dočasne bol umiestnený 
do kláštora v českom Oseku. Definitívne na slobodu bol prepustený v roku 1968. 2. apríla 1969 ho pápež Pavol 
VI. vymenoval za svätiaceho biskupa Prešovského gréckokatolíckeho biskupstva. Zomrel 23. júla 1976. Jeho 
telesné pozostatky sú uložené v krypte Katedrálneho chrámu svätého Jána Krstiteľa v Prešove. 14. septembra 
2004 ho pápež Ján Pavol II. vyhlásil v Bratislave – Petržalke za blahoslaveného. 

7	 SZÉKELY, G. – MESÁROŠ, A.: Gréckokatolíci na Slovensku. Košice: Slovo, 1997, s. 83.
8	 CORANIČ, J.: A concise history of the Greek catholic church in Slovakia following the fall of the communist 

regime historical and social excursus in the years 1989-2002 [print, elektronický dokument]. : scientific letters 
of the University of Žilina, roč. 19, č. 1. Žilina, (2017), s. 98.



﻿  |  65

bol zavŕšený 14. septembra 2004, keď ho pápež Ján Pavol II. vyhlásil v Bratislave – Petržalke 
za blahoslaveného.

Pri príležitosti slávnostného prenesenia relikvii blahoslaveného biskupa Vasiľa Hopka 
v Prešove vyjadril arcibiskup Mons. Henryk Józef Nowacki v príhovore k veriacim dôležitosť 
tejto skutočnosti pre miestnu Cirkev, keď okrem iného povedal: „Zrnom vhodeným do zeme, 
pošliapaným a pokoreným v očiach sveta sa stal biskup mučeník Hopko. Ale on ožil a dnes je 
uprostred nás. Jeho príklad nás oživuje, posilňuje, priťahuje k Bohu a pozýva do neba. Vďaka 
jeho mučeníckej smrti sa Gréckokatolícka cirkev stala sa ešte mocnejšou, bohatšou a svätej-
šou. To je ovocie zrna, ktoré odumrelo, aby iným dalo život.“9 Počas celej svojej biskupskej 
činnosti nosil vo svojom srdci všetkých veriacich, ktorým preukazoval lásku svojho srdca. 
Môžeme v tom vidieť paralelu s veľkým biskupom Hlouchom, ktorý mal veľkú lásku k ve-
riacim ako o tom hovorí toto svedectvo: „Josef Hlouch byl nepřáteli nenáviděn a lidem Božím 
milován právě pro svou lásku k lidu sobě svěřenému, kterou výstižně vyjádřil i ve své závěti kde 
napsal:„Všechny vás v srdci na věčnost nesu.“10

BLAHOSLAVENÝ BISKUP VASIĽ HOPKO A JEHO PRÍNOS V TEOLÓGII
Vo svojej štúdii sa zameriam na predstavenie prínosu blahoslaveného biskupa – mučeníka 
TDr. Vasiľa Hopka pre oblasť teológie na príklade jeho lásky k východnému byzantskému 
obradu a predovšetkým na Eucharistiu, ktorej venoval aj svoje tri síce rozsahom maličké, ale 
veľmi prínosné publikácie, odhaľujúce jeho hlboký duchovný život. Biskup Hopko sa ne-
ustále vzdelával. Výrazom jeho snahy je aj tá skutočnosť, že aj pri namáhavej pastoračnej 
práci v Prahe pokračoval vo svojom teologickom formovaní na slávnej Karlovej univerzite. 
Štúdium musel viackrát prerušiť pre pastoračnú zaneprázdnenosť a taktiež kvôli politickým 
zmenám spojených s rozpadom ČSR v roku 1939. Na Karlovej univerzite si vykonal písomné 
rigorózum z biblika a ústne z morálnej teológie. V Bratislave na Bohosloveckej fakulte absol-
voval rigorózum z dogmatiky, práva a histórie. V roku 1940 obhájil prácu na tému Objasnenie 
svätej liturgie a v apríli bol promovaný za doktora teológie na Bohosloveckej fakulte v Brati-
slave.11

PRÍKLAD LÁSKY K VÝCHODNÉMU BYZANTSKÉMU OBRADU
Blahoslavený biskup – mučeník ThDr. Vasiľ Hopko je príkladom lásky k východnému by-
zantskému obradu. V knihe Grekotoličeskaja cerkov 1646 – 1946, ktorú napísal z príležitos-
ti 350. výročia Užhorodskej únie a ktorá je priam preplnená myšlienkami o jednote Cirkvi 
v spoločenstve so Svätým Otcom, podáva svoje osobné vyznanie týmito krásnymi slovami: 
„Ja som gréckokatolík. Kdekoľvek počujem tieto slová, zastavím sa a zaujímam sa, čo sa ho-

9	 DANCÁK, F.: Aby všetci boli jedno. Prešov: Petra, n. o., 2007, s. 55.
10	 WEIS, M.: Sociální cítění Božího Služebníka Josef Hloucha. In: Theologos 1/2022, roč. XXIV, 2022, Prešov: 

Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, s. 147.
11	 AGABÚ v Prešove, bez. sign. Vlastný životopis napísaný biskupom Hopkom 3. apríla 1945.



66  | 

vorí o gréckokatolíkoch, lebo aj ja som gréckokatolík. Keď čítam noviny alebo knihu a keď 
sa v týchto novinách alebo knihe nachádza to slovo – gréckokatolík – moje oči v tej chvíli sa 
v prvom momente zastavia nad ním. Ja za to nemôžem! Už materinským mliekom som prijí-
mal túto lásku k všetkému, čo je gréckokatolícke. Aj teraz opakujem, že nemôžem Pánu Bohu 
dostatočne poďakovať za milosť byť narodeným ako gréckokatolík. Mnohí sa hanbia za to, 
že sú gréckokatolíkmi, odcudzujú sa, schovávajú svoj krstný list ... , že sa narodili gréckoka-
tolíkmi. Nemôžem to pochopiť, zaiste nepoznajú svoj obrad, svoju Cirkev. Kto, čo nepozná, 
nemôže ani milovať, nemôže sa za to ani oduševňovať !“12 Ďalej pokračuje týmito slovami: 
„Bratia a sestry pod Karpatami! Radujte sa a denne vzdávajte Bohu vďaky za to, že ste sa na-
rodili práve v Gréckokatolíckej cirkvi i za to, že sa naši predkovia už pred 300 rokmi zjednotili 
s Rímom, lebo je to veľká milosť! Nikdy sa za to nehanbite, ale skôr buďte naplnení vďakou 
a svätou hrdosťou! Pretože naša Cirkev je tou Cirkvou, ktorá si za svojich otcov môže uctie-
vať sv. Atanáza, sv. Bazila Veľkého, sv. Jána Zlatoústeho, sv. Gregora Bohoslovca, sv. Gregora 
Nysského, sv. Cyrila a Metoda, sv. Jána Damascenského, sv. Romana Sladkopevca, sv. Cyrila 
Alexandrijského atď,. veľké množstvo zástupov veľkých svätých, ktorí boli gréckokatolíkmi, 
to znamená katolíkmi východného obradu. Oni sú zakladateľmi katolíckeho bohosloveckého 
učenia (teológie), vyriešili najťažšie dogmatické otázky a skrze ne odsúdili herézy. Tvorili zlatý 
vek bohosloveckého učenia, nielen na Východe, no i v celej Všeobecnej cirkvi. Oni sú stĺpmi 
Kristovej cirkvi, a pri tom vyznávali svoju vieru východným obradom, takým ako aj my.“13

V publikácii Františka Dancáka, ktorý pôsobil ako pravoslávny kňaz v rodisku biskupa 
Hopka v Hrabskom a s ktorým viedol biskup Hopko korešpondenciu je zachytená v jeho kni-
he pod názvom Da vsi jedino budut. Aby všetci jedno boli. V nej píše autor v jednom zo svojich 
listov o knihe Grekotoličeskaja cerkov 1646 – 1946 , kde uvádza aj krásne svedectvo a o pohľad 
a potrebu zjednotenia biskupa Hopka. Veľmi si prial, aby došlo k tomu, aby v celej Prešovskej 
eparchii boli všetci gréckokatolíci. List uvádzam v plnom znení, aby sme mohli poznať bližšie 
spôsob jeho listovej komunikácie.

„Ak už korešpondujeme, myslím, že by bolo dobre, aby ste si prečítali moju brožúrku 
o Gréckokatolíckej cirkvi. Keď bolo 300. výročie Užhorodskej únie, vtedy z vďačnosti za veľkú 
milosť, že sme sa mohli vrátiť späť k základu k sv. Petrovi, napísal som ju podľa mojich slabých 
síl. Myslím, že nepoškodí, ak si ju prečítate. Snáď tam nenájdete nič nové, ale poznáte moju 
lásku k únii, k zjednoteniu. Keď som sa stal biskupom, vtedy podobne ako každý biskup si vy-
volí heslo, aj ja som si ho vyvolil: Da vsi jedino budut. V tom duchu som pracoval, žil a chcem 
aj budúcnosti žiť a pracovať. Bol by som najšťastnejší, keby som sa dožil toho, že v Prešovskej 
eparchii nebude ani jedna fara i cerkov, ktorá by nepatrila pod Rím. Keď sa toho dožijem, po-
tom spokojne by som zomrel. Keby nám dovolili robiť misie. To znamená, žeby dovolili. „Iďte, 

12	 HOPKO, V.: Grekokatoličeskaja cerkov 1646–1946. Publikácia vydaná z  príležitosti 300. výročia 
Užhorodskej únie. Prešov: 1946, s. 15.

13	 HOPKO, V.: Grekokatoličeskaja cerkov 1646–1946. Publikácia vydaná z  príležitosti 300. výročia 
Užhorodskej únie. Prešov: 1946, s. 16.



﻿  |  67

kážte a koho získate, môžu byť Vaši.“ To by bolo spravodlivé. To by ste videli tu prácu, čo by 
robili naši kňazi spolu so svojím biskupom. Ale my nesmieme robiť misie, my nesmieme nič 
robiť pre úniu, a potom je to ťažké. Iba sa môžeme modliť. To robí každý. Ale pri tom všetkom 
sme odovzdaní do Božej vôle. Pán Boh vidí, Pán Boh dopúšťa, ale neopúšťa. S Bohom.“14

Teologické myslenie biskupa Vasiľa Hopka malo ekumenický charakter a  je identické 
s jeho biskupským heslom Aby všetci jedno boli. (Niektorí autori hovoria, že samotné hes-
lo, ktoré si Hopko zvolil, bolo aj výrazom situácie rozdelenia miestnej cirkvi v jeho rodisku 
v Hrabskom. Skutočne často svojich rodákov napomínal, aby sa zmierili a znova zjednotili. 
Spôsob jeho komunikácie bol pritom zmierlivý a skôr hľadal slová povzbudenia ako výči-
tiek.)15

Je zreteľné, že biskup Hopko chcel sprostredkovať veriacim zložité teologické skutočnos-
ti adekvátnym spôsobom. Aj dnes je potrebné vysvetľovať ľuďom kresťanskú náuku, lebo 
medzi kresťanmi prevláda nevedomosť. Mnohé konštatovania biskupa Hopka sú explicitne 
alebo implicitne obsiahnuté v dokumentoch Druhého vatikánskeho koncilu, čo poukazuje 
na veľkosť jeho teologického, ekumenického a cirkevného myslenia. Jeho myslenie treba chá-
pať v kontexte doby, keď v katolíckej teológii sa zdôrazňovala dôležitosť pápežstva pre sku-
točnú i ovocnú vieru veriacich. Publikácia biskupa Hopka Grekotoličeskaja cerkov 1646–1946 
je predovšetkým apológiou Užhorodskej únie a Gréckokatolíckej cirkvi.16

HLBOKÁ ÚCTA BISKUPA HOPKA K EUCHARISTII
Z poznania života biskupa Vasiľa Hopka môžeme konštatovať, že jeho sídelný biskup Pavol 
Peter Gojdič OSBM17 mu bol veľkým vzorom, nielen čo sa týka vernosti svojej Cirkvi, ale aj 

14	 DANCÁK, F.: Da vsi jedino budut. Aby všetci jedno boli. Prešov: PETRA, s. 44. 
15	 ČITBAJ, F.: Kánonicko – náboženská situácia v Hrabskom a okolí v čase mladostí o. biskupa Vasiľa Hopka. In : 

BOHÁČ, V. (ed.): Reflexia jednoty a pôsobení blahoslaveného biskupa Vasiľa Hopka (1904 –1976) v kontexte 
eurointegračného procesu. Zborník prednášok z vedeckej konferencie konanej na pôde GTF PU 2. decembra 
2008. Prešov: GTF PU 2008, s. 23.

16	 Porov. SLODIČKA, A.: Dogmatický aspekt teologického myslenia hieromučeníka Vasiľa Hopka. In: BOHÁČ, 
V. (ed.): Reflexia jednoty v  diele a  pôsobení blahoslaveného biskupa Vasiľa Hopka (1904–1976) v  kontexte 
eurointegračného procesu. Zborník prednášok z  vedeckej konferencie uskutočnenej 2. decembra 2008. 
Prešov: Prešovská univerzita, Gréckokatolícka teologická fakulta, 2008, s. 98.

17	 Pavol Peter Gojdič OSBM sa narodil 17. júla 1888 v Ruských Pekľanoch v gréckokatolíckej kňazskej rodine. 
Po absolvovaní základného a stredného vzdelania študoval teológiu v rokoch 1907–1911 v Prešove a Budapešti. 
Za kňaza bol vysvätený 27. augusta 1911 v Prešove. Zastaval mnohé funkcie v biskupskej kúrii, počnúc aktuárom 
a končiac ako riaditeľ biskupskej kancelárie. 20. júla 1922 vstúpil do kláštora oo. baziliánov na Černečej hore 
pri Mukačeve. Za apoštolského administrátora prešovskej eparchie bol menovaný 14. septembra 1926. V tom 
istom roku 28. novembra zložil večné sľuby v reholi svätého Bazila Veľkého. Konsekrovaný na biskupa bol 
v chráme svätého Klementa v Ríme 25. marca 1927. Ako biskup veľmi horlivo pôsobil, zaslúžil sa o duchovné 
povznesenie duchovenstva a veriacich, významné boli jeho aktivity v oblasti sociálnej, cirkevného školstva 
a  pod. Menovaný za  sídelného prešovského biskupa bol 17. júla 1940. V  roku 1950 po  smutne známych 
udalostiach tzv. Prešovského sobora sa začala jeho internácia a následne pobyt vo väzeniach Československa. 
15. januára 1951 bol odsúdený Štátnym súdom v  Bratislave na  trest doživotného odňatia slobody, stratu 
občianskych práv a konfiškáciu majetku. Zomrel ako mučeník vernosti Cirkvi a Svätému Otcovi 17. júla 1960 



68  | 

v rozmere spirituality, ktorej základom bol eucharistický Kristus. Jasné to dokumentuje sve-
dectvo jeho súčasníkov. Pri príležitosti šesťdesiatin biskupa Gojdiča v roku 1948 sa môžeme 
o ňom dočítať tieto slová: „Sme vďační Bohu, že máme biskupa – svätca. Svätosť je najkrajšou 
ozdobou jeho života a zároveň aj prešovského biskupského stolca. Jeho vlastným domovom, 
kde sa najviac zdržuje a kde ho najčastejšie nachádzajú, je kľakadlo pred bohostánkom v jeho 
kaplnke. Každý, kto ho pozná, vidí v ňom muža modlitby. Jeho najlepším a najdôvernejším 
priateľom je Sviatostný Spasiteľ. On je mužom – biskupom Eucharistie. Najväčšou jeho sta-
rosťou je priviesť svojich veriacich k bohostánku, k Eucharistickému Spasiteľovi. Z ducha mod-
litby a spojenia so Sviatostným Spasiteľom čerpá J. E. pán biskup Pavol Peter Gojdič zdravú 
iniciatívu a veľkú silu vykonávať svoj vznešený a zodpovedný úrad.“18

Podobne aj biskup Vasiľ Hopko bol verným apoštolom Eucharistie, bol veľkým šíriteľom 
eucharistickej úcty,19 ako o tom svedčia jeho tri publikácie, ktoré boli vydané po jeho biskup-
skej chirotónii v roku 1947. V roku 1947 bola vydaná prvá publikácia o najsvätejšej Eucharis-
tii Christos posredi nas,20 v roku 1948 druhá knižočka Christos v nas (Sv. Pričastije I. časť)21 
najprv ako prvá časť a v tom istom roku pokračovanie tejto publikácie s tým istým názvom 
Christos v nas (Sv. Pričastije II. časť)22 ako druhá časť.

Prvá z nich pod názvom Christos posredi nás je napísaná v rusínskom jazyku písme-
nami latinskej abecedy. I keď autor obsah nezadedil do kapitol, podľa nadpisov sa dá zadeliť 
do 18 kapitol. Tie sú rozsahom veľmi rozdielne, veľmi dôsledne však sledujú hlavnú myšlien-
ku knihy. Kristovu prítomnosť uprostred ľudského spoločenstva sleduje cez historické uda-
losti Kristovho života až po jeho mystickú prítomnosť Jeho Tela a Krvi pod spôsobom chleba 
a vína. V úvode knihy autor na príklade spravodlivého cisára výstižným spôsobom prezentuje 
Ježišovu prítomnosť v nebi na zemi. V nebi je Ježiš Kristus prítomný nielen ako Boh, ale aj 
ako oslávený človek. Na zemi je prítomný mystickým spôsobom v Eucharistii. Eucharistia 
na oltároch sveta dve tisícročia spája nebo so zemou.

Jednotlivé kapitoly alebo celky sú nesú názvy ako: Čo je Eucharistia, Je tomu možno 
uveriť?, Ako pripravil Kristus tajomstvo Eucharistie?, Prvý zázrak – Galilejská Kána, Druhý 
zázrak – rozmnoženie chleba, Tretí zázrak – chodenie Ježiša po mori, Prísľub Eucharistie, 
Ustanovenie Eucharistie na Poslednej večeri, Toto robte na moju pamiatku, Eucharistia je 
najväčší dar na svete, Kristus medzi nami, Čo vyplýva z Kristovej prítomnosti medzi nami, 

vo väzení v  Leopoldove. Vyhlásený za  blahoslaveného bol pápežom Jánom Pavlom II. 4. novembra 2001 
v Ríme.

18	 PACÁK, Š.: Pastorálna služba blahoslaveného Pavla Petra Gojdiča OSBM, prešovského biskupa. Krakow : PAT, 
2008, s. 110.

19	 Porov. PETRÍK, Ľ.: Očami hovorcu II. Prešov : Petra, 2008, s. 141. Porov. PETRÍK, Ľ.: Očami hovorcu I. Prešov: 
Petra, 2008, s. 275.

20	 Porov. HOPKO, V.: Christos posredi nas. Prjašev: Blahovistnik, 1947.
21	 Porov. HOPKO, V.: Christos v nas – Sv. Pričastije I. časť. Prjašev: Blahovistnik, 1948. 
22	 Porov. HOPKO, V.: Christos v nas – Sv. Pričastije II. časť. Prjašev: Blahovistnik, 1948. Porov. BABJAK, J.: Zostali 

verní. Prešov : Petra, 2009, s. 36. Porov. DANCÁK, F.: Aby všetci boli jedno. Prešov: Petra, 2007, s. 87–89.



﻿  |  69

Návšteva a odprosovanie Krista v Eucharistii, Eucharistia je centrom nášho života a Krása 
Božieho -domu.23

Blahoslavený biskup Vasiľ Hopko v  tejto svojej publikácii Christos posredi nas venuje 
značnú časť príprave a poďakovaniu za dar Eucharistie. V nej píše: „Odkedy sa máme pripra-
vovať a ako dlho sa máme poďakovať? Na túto otázku odpovedá: „Je to ďaleká i bližšia prípra-
va. Ďaleká príprava nie je nič iné, než celý náš život prežitý v posväcujúcej modlitbe. Bližšia 
príprava pozostáva v modlitbách, v spytovaní svedomia, v rozmýšľaní pred svätým prijímaním 
(pred dňom i tento deň).

Už večer myslí na to, že zajtra chceš ísť na sväté prijímanie, t.j. byť prítomný na veľkej 
hostine. Mysli na to pri spytovaní svedomia, či môžeš pristúpiť k svätému prijímaniu? Či máš 
čisté svedomie? Pod čistým svedomím sa myslí, či nemáš ťažký hriech. Ak nie, potom môžeš 
ísť na sväté prijímanie. Večerné spytovanie svedomia, večerné modlitby, rozjímanie je takto 
nasmerované na zajtrajšie sväté prijímanie. Ráno nech našou prvou myšlienkou bude: dnes 
pristúpim k svätému prijímaniu, Ježiš príde do môjho srdca! Rozjímanie, ranné modlitby, nech 
budú v spojení so svätým prijímaním. Aj svätá liturgia nech bude nasmerovaná k tomu. Keď 
spievaš alebo hovoríš Pane, zmiluj sa, mysli na to, že tento Pán, ku ktorému sa s pokorou mod-
líš, bude onedlho v tvojom srdci. Keď počuješ slová Vezmite a jedzte..., mysli na to: Počúvam ťa, 
Ježišu, idem a chcem jesť tvoje Telo a piť tvoju Krv. A modlíš sa, alebo lepšie povedané, hovoríš 
s Ježišom ako len najlepšie vieš.

Po svätom prijímaní neodchádzaj hneď! Ježiš je v tvojom srdci. Využi toto šťastie! Pokiaľ sa 
v tebe Eucharistia nepremení na pokrm, Kristus je v tebe ako v svätostánku na oltári.

Pekne je modliť sa v prírode, pretože všade vidíš Božie stopy; krajšie je modliť sa v chráme, 
pretože v tvojej blízkosti žije na oltári sám Pán Boh neobyčajným spôsobom. Ale najlepšie je 
modliť sa po svätom prijímaní, pretože nie je v tvojej blízkosti iba na oltári, ale je v teba v tvojej 
duši, v tvojom srdci. Už ani nemôže byť bližšie k tebe! Preto aj duchovní spisovatelia hovoria, 
že hoci by si žil sto rokov, nenájdeš svätejší čas, ako ten, keď máš Ježiša vo svojom srdci v po-
dobe Eucharistie.“24

V knihe Christos v nas chce biskup Hopko veriacim pomôcť radou tým, ktorí často pri-
jímajú, aby čím dôstojnejšie mohli prijímať tento veľký Boží dar. Hovorí o dôležitosti poďa-
kovania za veľké milosti, ktoré plynu z Eucharistie. Dielo obsahuje rozjímania o Eucharistii. 
I keď obsah nezadelil autor do kapitol, podľa nadpisov sa dá zadeliť do 6 celkov. Všeobecné 
poznámky, Idem k Stvoriteľovi, Idem k Otcovi, Idem k Ježišovi – môjmu Bratovi, Idem k Ne-
beskému Otcovi, Idem k Spasiteľovi a Záverečný celok.25

23	 Tieto publikácie sú podrobne spracované v  knihe prof.  Vojtecha Boháča, z  ktorej čerpám predmetné 
informácie. BOHÁČ, V.: Blahoslavený Vasiľ Hopko a  svätá božská liturgia. Nyíregyháza: Szent Atanáz 
Gorogkatolikus Hittudományi Foiskola, 2012, s. 11–21.

24	 HOPKO, V.: Christos v nas. II. Prešov, 1948, s. 9. 
25	 BOHÁČ, V.: Blahoslavený Vasiľ Hopko a svätá božská liturgia. Nyíregyháza: Szent Atanáz Gorogkatolikus 

Hittudományi Foiskola, 2012, s. 21–27.



70  | 

Biskup Vasiľ Hopko v tejto knihe sa venuje praktickému rozmeru úcty k Eucharistii, keď 
píše: „Odkedy sa máme pripravovať a ako dlho sa máme poďakovať“? Na túto otázku odpove-
dá takto: „Je to ďaleka i bližšia príprava. Ďaleká príprava nie je nič iné, než celý náš život pre-
žitý v posväcujúcej modlitbe. Bližšia príprava pozostáva v modlitbách, v spytovaní svedomia, 
v rozmýšľaní pred svätým prijímaním (pred dňom i tento deň). Už večer myslí na to, že zajtra 
chceš ísť na sväté prijímanie, t.j. byť prítomný na veľkej hostine. Myslí na to pri spytovaní sve-
domia, či môžeš pristúpiť k svätému prijímaniu? Či máš čisté svedomie? Pod čistým svedomím 
sa myslí, či nemáš ťažký hriech. Ak nie, potom môžeš ísť na sväté prijímanie. Večerné spyto-
vanie svedomia, večerné modlitby, rozjímanie je takto nasmerované na zajtrajšie sväté prijí-
manie. Ráno nech našou prvou myšlienkou bude: dnes pristúpim k svätému prijímaniu, Ježiš 
príde do môjho srdca! Rozjímanie, ranné modlitby, nech budú v spojení so svätým prijímaním. 
Aj Svätá liturgia nech bude nasmerovaná k tomu. Keď spievaš, alebo hovoríš Pane, zmiluj sa, 
myslí na to, že tento Pán, ku ktorému sa s pokorou modlíš, bude onedlho v tvojom srdci. Keď 
počuješ slová Vezmite a jedzte... myslí na to: Počúvam ťa, Ježišu, idem a chcem jesť tvoje Telo 
a piť tvoju Krv. A modlíš sa, alebo lepšie povedané, hovoríš s Ježišom ako len najlepšie vieš. 
Po svätom prijímaní neodchádzaj hneď! Ježiš je v tvojom srdci. Využi toto šťastie! Pokiaľ sa 
v tebe Eucharistia nepremení na pokrm, Kristus je v tebe ako v svätostánku na oltári. Pekne 
je modliť sa v prírode, pretože všade vidíš Božie stopy; krajšie je modliť sa v chráme, pretože 
v tvojej blízkosti žije na oltári sám Pán Boh neobyčajným spôsobom. Ale najlepšie je modliť 
sa po svätom prijímaní, pretože nie je v tvojej blízkosti iba na oltári, ale je v tebe, v tvojej duši, 
v tvojom srdci. Už ani nemôže byť bližšie k tebe! Preto aj duchovní spisovatelia hovoria, že 
hoci by si žil sto rokov, nenájdeš svätejší čas, ako ten, keď máš Ježiša vo svojom srdci v podobe 
Eucharistie.“26

Biskup Vasiľ Hopko iste bez ujmy splnil v chápaní Eucharistie výzvu pápeža sv. Jána Pavla 
II. dávno predtým, než odzneli tieto jeho slová: „ Vstúpme do školy svätých, veľkých interpre-
tov pravej eucharistickej zbožnosti. V nich dosiahla teológia o Eucharistii plnú krásu prenese-
nú do života, ktorá je pre nás nákazlivá a takpovediac, nás zahrieva.“27

V  nasledujúcich riadkoch podávam vybrané časti rozjímaní z  knihy biskupa Hopka 
Kristus v nás venovanej Eucharistii, aby sme mali tak možnosť bezprostredne cez jeho vy-
jadrovanie hlbšie vniknúť do jeho spirituality, kde mal svoje popredné miesto Eucharistia. 
Najprv autor vysvetľuje veľkosť a nenahraditeľnosť Eucharistie v živote veriaceho človeka. 
Citujem: „Najprv musíme vedieť, že v našom živote niet väčšieho, cennejšieho bohatstva ako 
je Eucharistia. Sväté prijímanie, to nie je nič iné, než zjednotenie Pána Boha s človekom – skr-
ze to, keď prijímame Telo a Krv Ježiša Krista. Pri sv. prijímaní je Ježiš v nás a my v ňom. Toto 
nie sme schopní poznať v tomto živote. Pochopíme to až vo večnosti. Túto vieru máme v sebe 

26	 HOPKO, V.: Christos v nas. II. Prešov, 1948, s. 9.
27	 Ján Pavol II. Ecclesia de Eucharistia. Cirkev žije z Eucharistie. Trnava: SSV, 2003, s. 62. 



﻿  |  71

denne obnovovať a nesmie sa stať pre nás zvykom, ako napríklad ranná káva, ktorú pijeme 
mechanicky, len preto, že sme si na to zvykli.“28

V ďalších častiach píše o potrebe viery v Eucharistiu, o vzbudení si dôvery, uvedomení si 
pokory a nehodnosti pred Ježišom v Eucharistii a tom akým je ona úžasným darom.

„Vzbudenie viery. Ku komu idem? Ak pozorujem ľudí okolo seba, vidím, že každý kdesi 
ide alebo cestuje. Jedni idú do továrne, druhí na pole, tretí do lesa, iní na trh, zasa iní do úradu, 
do školy: i ja idem... Kde? Idem do Božieho chrámu, idem k Ježišovi, idem k Bohu...!29

„Dôvera. Ježišu, ak si pomyslím na Tvoju svätosť, bojím sa k Tebe prísť. Ak si pomyslím 
na Tvoje milosrdenstvo, vtedy dostávam odvahu a idem. Idem zvlášť preto, že ma voláš. Ty si 
mi už dávno povedal, že ak nejem Tvoje telo a nepijem Tvoju krv, nemám v sebe život.“30

Nedôstojnosť. Viem, že som nehodný. Nehodný je môj jazyk, ktorý toľkokrát zhrešil, aby 
prijal na seba Ježiša... Nehodné sú moje oči, aby videli Ježiša, lebo toľkokrát zhrešili! Nehodné 
je moje telo, aby do seba prijalo Ježiša, lebo veľa raz zhrešilo...Nehodná je moja krv, aby sa 
zjednotila s najsvätejšou Ježišovou krvou, lebo moja krv často horela za  hriech... Nehodné 
je moje srdce, lebo je také svetské, prázdne... Nehodná je moja duša, pretože toľkokrát bola 
poškvrnená ťažkým hriechom... Nehodné sú moje myšlienky, lebo sú veľmi hriešne, pyšné... 
a možno boli aj nečisté? Ty si taký svätý, taký čistý, dokonalý a ja? Ó, aká je moja minulosť? Ó, 
koľkokrát som zhrešil!“31

Dar. Ježišu, na privítanie vzácnych hostí zvykneme dávať dary. Aj ja som Ti priniesol dar. 
Moja cesta je ďaleko od cerkvi, veľká zima, veľká horúčava: Ježišu, som chorý, nech to bude 
môj dar... Ježišu, včera som mal veľké pokušenie, ale nepadol som. Nech tento boj bude dnešný 
dar pre teba! Ježišu, seba umŕtvovanie... čisté srdce... nech to bude dar pre Teba!“32

Podobne aj Svätý Otec František zdôrazňuje dôležitosť Eucharistie v živote kresťana, keď 
pri modlitbe Anjel Pána v nedeľu 23. júna 2019 povedal: „Eucharistia, prameň lásky pre život 
Cirkvi, je školou dobročinnej lásky a solidarity. Kto sa živí Kristovým Chlebom, nemôže zostať 
ľahostajným zoči voči tým, čo nemajú každodenný chlieb. Kristovo telo a krv nech sú pre kaž-
dého z vás prítomnosťou a oporou uprostred ťažkostí, najvyššou útechou v utrpení každého 
dňa a zárukou večného vzkriesenia.“33

ZÁVER
Svätci sú najkrajším Božím dielom. Sú Božím ovocím. Oni neprestajne vyrastajú z Kristovho 
koreňa, z lásky Ducha svätého, ktorý ich pretvára v Otcových synov v lone Cirkvi. Sú svätci, 

28	 HOPKO, V.: Kristus v nás. Rozjímania o Eucharistii. Prešov: Petra, n. o., 2005, s. 11.
29	 HOPKO, V.: Kristus v nás. Rozjímania o Eucharistii. Prešov: Petra, n. o., 2005, s. 15.
30	 HOPKO, V.: Kristus v nás. Rozjímania o Eucharistii. Prešov: Petra, n. o., 2005, s. 17.
31	 HOPKO, V.: Kristus v nás. Rozjímania o Eucharistii. Prešov: Petra, n. o., 2005, s. 17. 
32	 HOPKO, V.: Kristus v nás. Rozjímania o Eucharistii. Prešov: Petra, n. o., 2005, s. 20.
33	 Svätý Otec František: Eucharistia je prameň lásky pre život Cirkvi. In: https://www.tkkbs.sk/view.

php?cisloclanku=20210603019.



72  | 

ktorých Boh počas v celých dejín Cirkvi vyťahuje na svetlo a stavia na svietnik, aby svietili 
všetkým v dome.34

Profil pomocného prešovského biskupa ThDr. Vasiľa Hopka je žiarivým príkladom pev-
ného pastiera ľudských duší, ktorý pre vieru a Cirkev vytrpel veľa, tvrdo pocítil prenasle-
dovanie a útrapy 50 – tych rokov i rokov normalizácie, dočkal sa legalizácie Cirkvi, necítil 
nenávisť, prenasledovateľom odpustil a na následky týrania v pokoji odišiel do večnosti. Pre 
neoblomnosť vo viere, zanietenosť pre pravdu a ľudskú statočnosť je živo prítomný aj pre 
dnešné generácie.35 Biskup Hopko na všetkých postoch prejavil veľkú svedomitosť, horlivosť 
a  lásku k  ľuďom. Príklad hlbokej viery, modlitby, obetovaného utrpenia, pokory a služby 
biskupa Hopka zostáva pre nás výzvou, aby sme ho nasledovali. Nehľadal vlastnú slávu. Utr-
penie a chorobu znášal pokojne a ticho. Sám pokladal svoje utrpenie za vysokú školu poko-
ry.36 Podobné svedectvo o biskupovi Hopkovi vydal aj Atanáz Pekar OSBM, ktorý sa vyjadril: 
„Vladyka Hopko nehľadal svoju slávu. Nedomáhal sa spravodlivosti. Ani nežiadal sa pomstiť. 
Všetkých miloval, všetkým odpúšťal a snažil sa poslúžiť svojej eparchii ako pomocný biskup.“37 
Zaiste aj hlboká spiritualita biskupa Vasiľa Hopka je pre nás všetkých inšpiratívna a nasle-
dovaniahodná! Je blízka spiritualite biskupa Gojdiča, jeho sídelného biskupa, ktorý mu bol 
vzorom a je osvedčená na živote mnohých kňazov a veriacich, ktorí v čase prenasledovania 
ostali verní Svätému Otcovi a svojej Cirkvi, lebo boli hlboko ukotvení v Ježišovi Kristovi cez 
úctu k Eucharistii, ako aj k Presvätej Bohorodičke, Jeho, i našej Matke.38 Blahoslavený biskup 
– mučeník Vasiľ Hopko vo svojom živote napĺňal model svätosti tak ako to vyjadril aj terajší 
Sv. Otec František, keď na  tému svätosti povedal tieto slová: „ Pripomeňme si, že svätosť 
je tvorená stálou otvorenosťou pre transcendenciu, ktorá sa prejavuje v modlitbe a adorácii. 
Svätec je človek s modliacim sa duchom, ktorý potrebuje komunikovať s Bohom... Neverím vo 
svätosť bez modlitby, aj keď nemusí ísť nevyhnutne o dlhé chvíle alebo intenzívne pocity.“39

Život biskupa Hopka bol doslova naplnený modlitbou a adoráciou. Vieme, že ťažké chvíle 
na samotke, kde strávil viac ako 120 dní dokázal len vďaka modlitbe. Po návrate z väzenia 
a  internácie máme svedectvá jeho súčasníkov o tom, že neustále jeho ústa šepkali strelné 

34	 KUHARIČ, F.: Kráčajme v pravde. Trnava : Dobrá kniha, 1996, s. 387. Porov. BABJAK, J. SJ.: Čo nám chce 
Cirkev povedať cez blahoslavených a svätých. In: ŠTURÁK, P. (ed.): Blahoslavený biskup Vasiľ Hopko (1904 
– 1976). Zborník prednášok z vedeckej konferencie. Prešov: PETRA, 2004, s. 21.

35	 GAVALA, M.: Blahoslavený Vasiľ Hopko. Michalovce: BYZANT Košice, s.r.o. Vydavateľstvo Spolku sv. Cyrila 
a Metoda Michalovce, 2017, s. 57.

36	 HROMNÍK, M.: Blahoslavený Vasil Hopko. Trnava: Knižnica Posla, 2023, s. 51.
37	 BUJDA, S. ml.: Náš zlatý muž. Rozhovor s o. Františkom Dancákom o bl. hieromučeníkovi Vasiľovi Hopkovi. 

Užhorod: RIK–U, s. 94.
38	 Porov. ŠTURÁK, P.: Spiritualita blahoslaveného biskupa – mučeníka Pavla Petra Gojdiča OSBM ako prameň 

pre objavovanie duchovného dedičstva Gréckokatolíckej cirkvi na Slovensku. In: TIRPÁK, P. (ed.): Objavenie 
duchovného dedičstva a viery v slove i obraze. Prešov: Gréckokatolícka teologická fakulta PU v Prešove, 2018, 
s. 111.

39	 MOJZEŠ, M.: Svätosť ako prameň spirituality. Prešov: Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 2019, s. 74. 



﻿  |  73

modlitby. Je pre nás v tomto smere veľkou výzvou a príkladom pre naše osobné smerovanie 
k Bohu a svätosti.

Modlitba: Nebeský Otče, zdroj nekonečnej lásky, Ty si vložil do srdca blaženého biskupa 
– mučeníka Vasiľa neochvejnú nádej v Teba, ako svetlo pre Cirkev, ktorá v čase skúšky tak veľ-
mi potrebovala. V utrpení a prenasledovaní za vernosť Svätému Otcovi stal sa pevným pilie-
rom svojej Cirkvi a nasledovníkom svojho „brata“ biskupa Pavla. Jeho pokora, jednoduchosť, 
poslušnosť a láska k Tebe v Eucharistii je výzvou pre každého z nás aj v dnešných časoch.40

ZOZNAM BIBLIOGRAFICKÝCH ODKAZOV
AGABÚ v Prešove, bez. sign. Vlastný životopis napísaný biskupom Hopkom 3. apríla 1945.
BABJAK, J. SJ.: Čo nám chce Cirkev povedať cez blahoslavených a svätých. In : ŠTURÁK, 

P. (ed.): Blahoslavený biskup Vasiľ Hopko (1904–1976). Zborník prednášok z vedeckej kon-
ferencie. Prešov : PETRA, 2004, s. 17–21. ISBN 80-89007-48-1.

BOHÁČ, V.: Blahoslavený Vasiľ Hopko a svätá božská liturgia. Nyíregyháza : Szent Atanáz 
Gorogkatolikus Hittudományi Foiskola, 2012. ISBN 978-615-5073-02-1

BUJDA, S. ml.: Náš zlatý muž. Rozhovor s o. Františkom Dancákom o bl. hieromučeníkovi 
Vasiľovi Hopkovi. Užhorod : RIK–U. 2017. ISBN 978-617-7404-68-1.

CORANIČ, J.: A concise history of the Greek catholic church in Slovakia following the fall of 
the communist regime historical and social excursus in the years 1989–2002 [print, elek-
tronický dokument]. : scientific letters of the University of Žilina. Roč. 19, č. 1. Žilina, 
(2017), s. 98 –105. 1335-4205. ISSN 2585-7878.

DANCÁK, F.: Aby všetci boli jedno. Prešov : Petra, n. o., 2007. ISBN 978-70-89007-98-1.
DANCÁK, F.: Da vsi jedino budut. Aby všetci jedno boli. Prešov : PETRA , 2002. ISBN 80-

89007-23-6.
GAVALA, M.: Blahoslavený Vasiľ Hopko. Michalovce : BYZANT Košice, s.r.o. Vydavateľstvo 

Spolku sv. Cyrila a Metoda Michalovce, 2017. ISBN978-80-85582-74-4.
HOPKO, V.: Grekokatoličeskaja cerkov 1646–1946. Publikácia vydaná z príležitosti 300. výro-

čia Užhorodskej únie. Prešov, 1946.
HOPKO, V.: Kristus v  nás. Rozjímania o  Eucharistii. Prešov : Petra, n. o., 2005. ISBN80-

89007-56-2.
HROMNÍK, M.: Blahoslavený Vasil Hopko. Trnava : Knižnica Posla, 2023. ISBN 80-7241-425-

5.
KRAJŇÁK, P. ml. (ed.): Jepiskop Vasilij vo fotografiách. Fotografie a korešpondencia bisku-

pa Vasiľa Hopka a  kňaza Vojtech Molčana. Prešov –  Solivar : Adin, s.r.o. Prešov, 2019. 
ISBN978-80-89957-17-7.

KUHARIČ, F.: Kráčajme v pravde. Trnava : Dobrá kniha, 1996.	

40	 GAVALA, M.: Blahoslavený Vasiľ Hopko. Michalovce: BYZANT Košice, s.r.o. Vydavateľstvo Spolku sv. Cyrila 
a Metoda Michalovce, 2017, s. 36.



74  | 

Lukáčová, Jana [Autor, 45%] ; Šturák, Peter [Autor, 45%] ; Weis, Martin [Autor, 10%]. – [re-
cenzované]. – DOI 10.15503/jecs2022.2.631.644. – WOS CC In: Journal of education culture 
and society [elektronický dokument] . – Vroclav (Poľsko) : Fundacja Pro Scientia Publi-
ca. – ISSN 2081-1640. – Roč. 13, č. 2 (2022), s. 631-644. [online]Sile:///C:/Users/Peter%20
Sturak/Downloads/JECS_2_2022_631_644.pdf

Lukáčová, Jana [Autor, 45%] ; Šturák, Peter [Autor, 45%] ; Weis, Martin [Autor, 10%]. – [re-
cenzované]. – DOI 10.15503/jecs2022.2.631.644. – WOS CC In: Journal of education culture 
and society [elektronický dokument] . – Vroclav (Poľsko) : Fundacja Pro Scientia Publica. 
– ISSN 2081-1640. – Roč. 13, č. 2 (2022), s. 631-644.

MOJZEŠ, M.: Svätosť ako prameň spirituality. Prešov : Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, 
2019. ISBN 978-80-555-2380-4.

PEKAR, A. OSBM.: Historic Background of the Eparchy of Prjashev. Pittsburgh : Byzantine 
Seminary Press, 1968.

PETRÍK, Ľ.: Očami hovorcu : Päť rokov biskupskej služby vladyku Jána Babjaka SJ, 1. diel. Pre-
šov : Petra, n.o., 2008. ISBN 978-80-8099-025-1.

PETRÍK, Ľ.: Očami hovorcu : Päť rokov biskupskej služby vladyku Jána. Babjaka SJ. 2. diel. 
Prešov: Petra, 2008. ISBN 978-80-8099-026.

SLODIČKA, A.: Dogmatický aspekt teologického myslenia hieromučeníka Vasiľa Hopka. In 
: BOHÁČ, V. (ed.): In : Reflexia jednoty v diele a pôsobení blahoslaveného biskupa Vasiľa 
Hopka (1904–1976) v kontexte eurointegračného procesu. Zborník prednášok z vedeckej 
konferencie uskutočnenej 2. decembra 2008. Prešov : Prešovská univerzita, Gréckokato-
lícka teologická fakulta, 2008, s. 278–291. ISBN 978-80-8068-915-5.

SZÉKELY, G. – MESÁROŠ, A.: Gréckokatolíci na Slovensku. Košice : Slovo, 1997. ISBN 80-
85291-35-5.

ŠTURÁK, P.: Spiritualita blahoslaveného biskupa – mučeníka Pavla Petra Gojdiča OSBM ako 
prameň pre objavovanie duchovného dedičstva Gréckokatolíckej cirkvi na Slovensku. In 
: TIRPÁK, P. (ed.): Objavenie duchovného dedičstva a viery v slove i obraze. Prešov : Gréc-
kokatolícka teologická fakulta PU v Prešove, 2018. ISBN 978-80-555-2028-5.

WEIS, M.: Sociální cítění Božího Služebníka Josef Hloucha. In : Theologos 1/2022. Prešov: 
Vydavateľstvo Prešovskej univerzity, roč. XXIV., 2022, s. 147 – 155. ISSN 1335-5570 (print). 
ISSN 2644-5700 (online)



﻿  |  75

DAR POVOLANIA KU KŇAZSTVU 
RATIO FUNDAMENTALIS INSTITUTIONIS 
SACERDOTALIS
KONGREGÁCIA PRE KLERIKOV

ÚVOD
1. Potreba nového Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis
Dar povolania ku kňazstvu, vložený Bohom do srdca niektorých mužov, zaväzuje Cirkev, 

aby im predložila seriózny formačný postup; ako pripomenul pápež František vo svojom prí-
hovore Plenárnemu zhromaždeniu Kongregácie pre klerikov (3. októbra 2014), „ide o ucho-
vanie a napomáhanie rastu povolaní, aby priniesli zrelé ovocie. Povolania sú ,hrubý diamant´, 
ktorý treba starostlivo opracovať, s rešpektom voči svedomiu osôb a s trpezlivosťou, aby za-
žiarili uprostred Božieho ľudu.“1

Prešlo už tridsať rokov odvtedy, čo 19. marca 1985 Kongregácia pre katolícku výchovu, 
v tom čase kompetentná pre danú matériu, upravila Ratio fundamentalis institutionis sacer-
dotalis, promulgované 6. januára 1970,2 integrujúc predovšetkým poznámkový aparát, vo 
svetle promulgovania Kódexu kanonického práva (25. januára 1983).

Odvtedy pribudlo množstvo príspevkov k téme formácie budúcich kňazov, tak zo strany 
univerzálnej Cirkvi, ako aj zo strany biskupských konferencií a jednotlivých miestnych cirkví.

Predovšetkým treba pripomenúť magistérium pápežov, ktorí v tomto období viedli Cir-
kev: sv. Ján Pavol II., ktorému vďačíme za podstatnú posynodálnu apoštolskú exhortáciu 
Pastores dabo vobis (25. marca 1992), Benedikt XVI., autor apoštolského listu vo forme motu 
proprio Ministrorum institutio (16. januára 2013) a František, z ktorého podnetu a podľa jeho 
pokynov sa zrodil tento dokument.

V Pastores dabo vobis je osobitným spôsobom, explicitne predstavená integrálna vízia 
formácie budúcich klerikov, ktorá si rovnomerne všíma štyri rozmery týkajúce sa osoby se-
minaristu: ľudský, intelektuálny, duchovný a pastoračný. Zámerom Ministrorum institutio 
bolo zdôrazniť, ako formácia seminaristov prirodzene pokračuje permanentnou formáciou 
kňazov a tvorí s ňou jednotnú skutočnosť; preto sa Benedikt XVI. rozhodol týmto dokumen-

1	 Pápež František, Príhovor Plenárnemu zasadaniu Kongregácie pre klerikov (3. októbra 2014); L›Osservatore 
Romano, 226 (4. októbra 2014), 8.

2	 Porov. Kongregácia pre katolícku výchovu, Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis (6. januára 1970): 
AAS 62 (1970), 321 – 384.



76  | 

tom zveriť Kongregácii pre klerikov, v  tom čase už kompetentnej v oblasti permanentnej 
formácie, aj zodpovednosť za počiatočnú formáciu v seminári, revidujúc články apoštolskej 
konštitúcie Pastor bonus (28. júna 1988) venované tejto téme a preložiac úrad pre semináre 
na Kongregáciu pre klerikov. V priebehu svojho pontifikátu pápež František ponúkol bohaté 
magistérium a trvalý osobný príklad pre službu a život kňazov, povzbudzujúc a sledujúc prá-
ce, ktoré viedli k tomuto dokumentu.

Nechýbali v  týchto rokoch ani dokumenty týkajúce sa jednotlivých aspektov formácie 
budúcich klerikov pripravené dikastériami rímskej kúrie: Kongregáciou pre katolícku vý-
chovu a Kongregáciou pre Boží kult a disciplínu sviatostí, ako aj Kongregáciou pre klerikov 
– popri rôznych národných ratio, z ktorých mnohé sa vzali do úvahy počas prác na tomto 
dokumente.3

2. Prípravné práce
Prvý náčrt tohto Ratio fundamentalis vypracovala Kongregácia pre klerikov na jar roku 

2014 a poslala viacerým odborníkom – predovšetkým členom dikastéria – v perspektíve blí-
žiaceho sa plenárneho zhromaždenia, ktoré nasledovalo 1. – 3. októbra 2014. Na tomto zhro-
maždení text komentovali a prediskutovali kardináli a biskupi, členovia kongregácie, ako aj 
pozvaní experti, ktorí ponúkli kongregácii osnovy a návrhy na pokračovanie prác.

Tento materiál poslúžil na redigovanie rozšíreného textu, obohateného o podnety prijaté 
z niektorých dikastérií rímskej kúrie, ktorých kompetencie sa táto téma týka (Kongregácia 
pre evanjelizáciu národov, Kongregácia pre inštitúty zasväteného života a spoločnosti apoš-
tolského života a Kongregácia pre východné cirkvi) alebo s ňou majú nazhromaždenú skúse-
nosť z minulosti (Kongregácia pre katolícku výchovu).

V priebehu roku 2015 bol text poslaný početným biskupským konferenciám a apoštol-
ským nunciatúram, aby bolo možné získať ich názor – a kvôli rozšíreniu okruhu konzultácie 
a reflexie aj do krajín, v ktorých Ratio fundamentalis má byť aplikované, v duchu tej synoda-
lity, ktorú tak často pripomína pápež František.

V dňoch 19. a 20. novembra 2015 Kongregácia pre klerikov tiež usporiadala medzinárodné 
sympózium venované 50. výročiu koncilových dokumentov Optatam totius a Presbyterorum 
ordinis, počas ktorého kardináli, biskupi, profesori, formátori a odborníci mohli poskytnúť 
svoj hodnotný príspevok k uvažovaniu nad témou formácie kandidátov na posvätný stav.

Kongregácia pre klerikov, vezmúc do náležitej úvahy príspevky, ktoré k danej záležitosti 
prijala, zostavila definitívny náčrt, ktorý najskôr preskúmali niektorí konzultori a násled-
ne ho predstavila niektorým dikastériám rímskej kúrie (Štátny sekretariát, Kongregácia 
pre náuku viery, Kongregácia pre Boží kult a disciplínu sviatostí, Kongregácia pre biskupov, 
Kongregácia pre evanjelizáciu národov, Kongregácia pre inštitúty zasväteného života a spo-
ločnosti apoštolského života, Kongregácia pre katolícku výchovu, Kongregácia pre kauzy 

3	 Tieto dokumenty budú detailne spomenuté a bude im špecificky venovaná pozornosť v priebehu textu.



﻿  |  77

svätých, Kongregácia pre východné cirkvi, Pápežská rada pre výklad legislatívnych textov) 
v duchu spoločnej zodpovednosti a spolupráce, ktorý pripomína Pastor bonus, článok 17 .

Na záver tejto konzultácie a vo svetle prijatých podnetov bol vypracovaný definitívny text 
na predloženie Svätému Otcovi na schválenie, v zmysle Pastor bonus, článku 18.

3. Charakteristiky a základné obsahy
Postup formácie kňazov, počínajúc rokmi seminára, je opísaný v tomto Ratio fundamen-

talis, založený na štyroch charakteristikách formácie, ktorá je tu prezentovaná ako jednotná, 
integrálna, komunitná a misionárska.

Formácia kňazov je sledovaním jednotného „postupu učeníka“, ktorý začína krstom, zdo-
konaľuje sa ďalšími sviatosťami kresťanskej iniciácie, je prijatý ako centrum vlastného života 
v okamihu vstupu do seminára a pokračuje počas celej existencie.

Formácia – počiatočná i permanentná – musí sa chápať v jednej integrálnej vízii, ktorá 
berie do úvahy štyri rozmery predstavené v Pastores dabo vobis; tie spoluvytvárajú a uspo-
radúvajú identitu seminaristu a kňaza, a robia ho schopným toho „sebaradovania Cirkvi“, 
ktoré je obsahom pastoračnej lásky. Je potrebné, aby sa celý proces formácie neidentifikoval 
len s  jedným aspektom, na úkor ďalších, ale aby bol vždy integrálnym postupom učeníka 
povolaného ku kňazstvu.

Takáto formácia má od svojho počiatku eminentne komunitný charakter; povolanie ku 
kňazstvu je vskutku dar, ktorý Boh dáva Cirkvi a svetu; cesta posvätenia seba a druhých, 
ktorou nemožno kráčať individualistickým spôsobom, ale vždy majúc na zreteli konkrétnu 
časť Božieho ľudu. Takéto povolanie sa objavuje a prijíma v rámci spoločenstva, formuje sa 
v seminári, v kontexte výchovného spoločenstva, do ktorého patria rozličné súčasti Božieho 
ľudu, aby seminaristu vysviackou priviedla k tomu, že sa stane súčasťou „rodiny“ kňazstva, 
na službu konkrétnej komunite. Aj vzhľadom na kňazov-formátorov, toto ratio fundamenta-
lis chce zdôrazniť, že z hľadiska účinnosti svojho pôsobenia musia sa pokladať za skutočnú 
formačnú komunitu a konať ako takáto komunita, ktorá zdieľa spoločnú zodpovednosť, reš-
pektujúc kompetencie a úlohy zverené každému jednotlivcovi.

Keďže učeník-kňaz vychádza z kresťanskej komunity a do nej sa vracia, aby jej slúžil a vie-
dol ju ako pastier, formáciu možno prirodzene charakterizovať v misionárskom zmysle, ke-
ďže má za cieľ účasť na jedinečnej misii zverenej Kristom jeho Cirkvi, teda na evanjelizácii, 
vo všetkých jej formách.

Stojí za tým myšlienka, že semináre by mali formovať učeníkov-misionárov „zamilova-
ných“ do svojho Majstra; pastierov „páchnucich po ovciach“, ktorí žijú medzi nimi, aby im 
slúžili a prinášali Božie milosrdenstvo. Preto je nevyhnutné, aby sa každý kňaz vždy cítil ako 
učeník na ceste, ktorý neustále potrebuje integrálnu formáciu, chápanú ako trvalé prispôso-
bovanie sa Kristovi.

V rámci tejto jednotnej formácie, integrálnej a postupnej, sa rozlišuje počiatočná a per-
manentná fáza. V tomto ratio fundamentalis je počiatočná fáza rozčlenená do niekoľkých 



78  | 

etáp: etapa propedeutická, etapa filozofických štúdií – alebo učenícka, etapa teologických 
štúdií – alebo konfiguračná, etapa pastoračná – alebo syntézy povolania.

Predložený v daných termínoch, formačný postup predstavuje určité posuny oproti ratio 
fundamentalis z roku 1970. Po skúšobnej a overovacej fáze, iniciovanej Synodou biskupov 
v roku 1990 (VIII. generálne zhromaždenie), „propedeutická etapa“, so špecifickou identitou 
a formačnou osnovou, sa prezentuje ako nevyhnutná a povinná.

Ohľadom „učeníckej“ a  „konfiguračnej“ etapy možno povedať, že takéto pomenovania 
sprevádzajú tie zvyčajné, teda „fázu filozofických štúdií“ a „fázu teologických štúdií“, ktoré 
sú rozložené do šiestich rokov.4 Chce sa okrem iného zdôrazniť, že intelektuálna oblasť, so 
štúdiom filozofie a teológie, nie je jediná, ktorú treba brať do úvahy vzhľadom na hodnotenie 
napredovania seminaristu v každej etape a vzhľadom na dosiahnuté pokroky. Komplexné 
rozlišovanie formátorov – týkajúce sa všetkých oblastí formácie – umožní prechod do na-
sledujúcej etapy len tým seminaristom, ktorí okrem zloženia určených skúšok dosiahli aj 
stupeň ľudskej zrelosti a zrelosti povolania, ktorý sa v danej fáze vyžaduje.

Napokon „pastoračná etapa“ alebo „etapa syntézy povolania“ prikladá osobitnú dôležitosť 
času, ktorý prebieha medzi ukončením formácie v seminári a kňazskou vysviacku – s cieľom 
napomôcť, aby sa v kandidátovi utvorilo adekvátne vedomie v perspektíve tejto vysviacky.

Učeníctvo a prispôsobovanie sa Kristovi (doslovne „nakonfigurovanie sa“ na Krista, pozn. 
prekl.), samozrejme, sprevádzajú celý život; to, čo pomenovania „etapa učeníctva“ a „konfi-
guračná etapa“ chcú navrhnúť je, aby sa osobitná pozornosť venovala dvom momentom po-
čiatočnej formácie – tomu, aby si kandidáti uvedomili, že sú učeníci a nevyhnutnosti chápať 
povolanie do služby a životu kňaza ako neustále prispôsobovanie sa Kristovi.

Čo sa týka permanentnej formácie, vzhľadom na jej povahu ju nemožno schematizovať 
do vopred definovaných „etáp»; preto boli len naznačené situácie a nástroje, ktoré môžu 
kňazom a zodpovedným za permanentnú formáciu poslúžiť pre život a pre navrhovanie kon-
krétnych iniciatív.

V rámci tohto ratio fundamentalis, ako to už bolo aj v roku 1970, sa nachádza aj Ordo 
studiorum, obsahujúce zoznam stanovených matérií, ktoré majú byť súčasťou študijného 
kurzu seminaristov – v jeho rôznych fázach v rámci širšej intelektuálnej formácie. Má byť 
integrálne aplikovaný v seminároch a formačných domoch, ktoré organizujú študijné kurzy 
pre šesťročnú filozofickú a teologickú formáciu – samozrejme, okrem kurzov propedeutickej 
fázy a tých, ktoré sa týkajú matérie ministérií.

V texte tohto ratio fundamentalis sú prezentované inštrukcie rozličných typov – teologic-
ké, duchovné, pedagogické, kánonické – a vlastné normy, ktoré nanovo predkladajú normy 
Kódexu kánonického práva a presnejšie určujú spôsoby, ktoré treba zachovať pri ich aplikácii.5 
Inštrukcie a normy nie sú v dokumente prísne oddelené, i keď je tu jasne vyjadrená príkazová 

4	 Porov. CIC, kán. 250.
5	 Porov. tamže, kán. 31, § 1.



﻿  |  79

alebo orientačná hodnota každého kroku; boli však skôr integrované, s cieľom ponúknuť text 
obohatený rozličnými prínosmi a príspevkami.

I. VŠEOBECNÉ NORMY
a) Oblasť aplikácie
1. Toto Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis6 sa aplikuje integrálne v krajinách, 

ktoré patria do kompetencie Kongregácie pre klerikov. Avšak vezmúc do úvahy koncilový do-
kument Ad gentes, č. 16 a článok 88, § 2 apoštolskej konštitúcie Pastor bonus, aplikuje sa čias-
točne aj na oblasti v kompetencii Kongregácie pre evanjelizáciu národov; toto dikastérium 
má síce úlohu „formovať sekulárny klérus“ podľa vlastných usmernení a noriem, ale toto 
ratio je vo vzťahu k „Všeobecnému študijnému plánu“ normatívne aj pre oblasti spadajúce 
do kompetencie Kongregácie pre evanjelizáciu národov. Okrem toho s normami ratio fun-
damentalis musia byť v zhode, s náležitými úpravami, aj ostatné rátiá inštitútov zasväteného 
života a spoločností apoštolského života7, ktoré závisia od Kongregácie pre inštitúty zasvä-
teného života a spoločnosti apoštolského života, a od Kongregácie pre evanjelizáciu národov, 
ako aj Pápežskej komisie Ecclesia Dei, čo sa týka tých „členov, ktorí sa pripravujú na prijatie 
posvätných rádov“,8 ako aj ratio klerických asociácií, ktorým bolo priznané právo inkardino-
vať klerikov, taktiež ratio osobných prelatúr, vojenských ordinariátov a personálnych ordina-
riátov.9 Preto keď sa hovorí o kompetenciách ordinára, týkajú sa aj vyšších predstavených in-
štitútov zasväteného života a klerických spoločností apoštolského života pápežského práva, 
ak z kontextu nevyplýva, že ide výlučne o diecézneho biskupa.

Na základe článkov 56 a 58, § 2 apoštolskej konštitúcie Pastor bonus, sa toto ratio funda-
mentalis nevzťahuje na východné katolícke cirkvi, ktoré podliehajú kompetencii Kongregá-
cie pre východné cirkvi a ktoré v danej matérii musia pripraviť vlastné normy, vychádzajúc 
z vlastného liturgického, teologického, duchovného a disciplinárneho dedičstva.

Treba okrem toho upresniť, že toto ratio sa integrálne aplikuje vo formačných domoch 
hnutí a nových cirkevných spoločenstiev, spolu s ratio nationalis, ktorú vypracúva biskupská 
konferencia tej krajiny, v ktorej sa nachádza daný inštitút, pod autoritou diecézneho biskupa. 
Čo sa týka akademických štúdií filozofie a teológie, takto definovateľných na základe káno-
nickej legislatívy, cirkevnej a/alebo civilnej, ako aj cirkevných fakúlt, tam je, naopak, kom-

6	 Dokument je exekutívnym všeobecným dekrétom, ex kán. 31, § 1, CIC –  v  aplikácii kódexových noriem 
týkajúcich sa formácie –  ktorý nahrádza Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis z  6. januára 1970, 
revidovaný novou edíciou z  19. marca 1985;  porov. Druhý vatikánsky koncil, dekrét o  kňazskej formácii 
Optatam totius (28. októbra 1965), č. 1: AAS 58 (1966), 713.

7	 Porov. Ján Pavol II., Apoštolská konštitúcia Pastor bonus (28. júna 1988), čl. 88, § 2 a 108, § 2: AAS 80 (1988), 
882 a 887.

8	 CIC, kán 659, §3.
9	 Porov. Benedikt XVI., Apoštolská konštitúcia Anglicanorum coetibus (4. novembra 2009): AAS 101 (2009), 

985 – 990.



80  | 

petentná Kongregácia pre katolícku výchovu10, ktorej okrem toho prináleží aj starostlivosť 
o dohody s kompetentnými civilnými autoritami.

2. Kongregácia pre klerikov, do ktorej patrí Pápežské dielo pre kňazské povolania,11 „vy-
jadruje a uvádza do praxe starostlivosť Apoštolskej stolice o formáciu tých, ktorí sú povolaní 
k posvätnému stavu“, a zahŕňa medzi svoje inštitucionálne povinnosti aj asistovať „bisku-
pom, aby v ich cirkvách boli s maximálnou starostlivosťou kultivované povolania k posvät-
nému stavu, a v seminároch“ bola ponúknutá „solídna formácia, tak ľudská, ako aj duchovná; 
tak doktrinálna, ako aj pastoračná“.12

Kongregácia pre klerikov preto podporuje pastoráciu povolaní, predovšetkým povolaní 
k posvätnému stavu, a ponúka biskupom a biskupským konferenciám princípy a normy pre 
počiatočnú i permanentnú formáciu klerikov.

b) Vypracovanie Ratio nationalis institutionis sacerdotalis	
3. Na základe tohto Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, každá biskupská kon-

ferencia musí zostaviť vlastný ratio nationalis, ktorý podľa č. 1 koncilového dekrétu Optatam 
totius a kánonu 242, § 1 Kódexu kánonického práva, musí byť schválený touto kongregáciou, 
po vhodnom vypočutí mienky Kongregácie pre katolícku výchovu v tom, čo sa týka jej kom-
petencie; to všetko s cieľom garantovať nevyhnutnú harmóniu a koordináciu študijného po-
riadku a jeho zhodnosť so študijným poriadkom rozličných krajín.

Ak by sa následne vyskytla nevyhnutnosť začleniť niektoré zmeny do predtým schvále-
ného ratio nationalis, kvôli objaveniu sa nových a nečakaných situácií, bude možné upraviť 
text – so žiadosťou o jeho ďalšie schválenie Kongregácie pre klerikov. Na základe uvážených 
skúseností alebo v perspektíve uplynutia stanoveného termínu, ratio nationalis bude treba 
nanovo preskúmať kompetentným organizmom biskupskej konferencie, aby potom mohlo 
byť znovu predložené na schválenie týmto dikastériom. Ďalšie revízie a náležité schválenia 
môžu a musia byť periodicky uskutočňované a žiadané v prípade, keď sa to vidí nevyhnutné 
biskupskej konferencii alebo keď to z oprávneného dôvodu Kongregácia pre klerikov pokladá 
za vhodné.13

10	 Jednotlivé kompetencie týchto dvoch dikastérií boli stanovené Benediktom XVI. v  apoštolskom liste 
Ministrorum institutio (16. januára 2013), čl. 6: AAS 105 (2013), 134: „Kongregácia pre Katolícku výchovu 
je kompetentná v oblasti študijného poriadku akademických štúdií filozofie a teológie, pri vypočutí mienky 
Kongregácie pre klerikov, keď ide o záležitosti v jej kompetencii“.

11	 Porov. Pius XII., Motu proprio Cum nobis (4. novembra 1941), č. 13: AAS 33 (1941), 479; Ministrorum institutio, 
čl. 7: AAS 105 (2013), 134.

12	 Ministrorum institutio, čl. 4 – 5: AAS 105 (2013), 133 – 134, ktorý pozmenil čl. 93, § 2 a 94 apoštolskej konštitúcie 
Pastor Bonus.

13	 Porov. CIC, kán. 242, § 1.



﻿  |  81

4. Právo a povinnosť redigovať Ratio nationalis institutionis sacerdotalis, ako aj – v prí-
pade, keď si to vyžiada vhodnosť alebo užitočnosť – právo schvaľovať konkrétne skúsenosti 
na území biskupskej konferencie alebo v danom kraji, prináleží biskupským konferenciám, 
a nie jednotlivým biskupom.14

Normy tohto ratio nationalis musia byť zachovávané vo všetkých diecéznych a interdie-
céznych seminároch krajiny15 a ich konkrétne aplikácie musia byť vložené do štatútu, poriad-
ku a formačného projektu každej inštitúcie.16

5. Za účelom podpory neustáleho dialógu medzi Svätou stolicou a miestnymi cirkvami, 
na znak blízkosti a na prijatie rady a podpory, interdiecézne semináre na základe toho, čo je 
stanovené v ich štatúte, budú pravidelne posielať Kongregácii pre klerikov správu o vyvíjanej 
formačnej aktivite.

c) Zodpovednosť biskupských konferencií
6. Pri zachovaní autority diecézneho biskupa, ratio nationalis smeruje k  zjednoteniu 

kňazskej formácie v krajine, podporujúc tak dialóg medzi biskupmi a formátormi na dobro 
seminaristov i samotných seminárov.17

7. Ratio nationalis sa musí zmieniť o formačných rozmeroch, ktoré tento dokument (ratio 
fundamentalis) predvída pre kandidátov kňazstva takým spôsobom, aby sa títo kandidáti 
mohli integrálne formovať a byť náležite pripravení čeliť výzvam nášho času. Každé ratio 
nationalis musí tiež definovať etapy formácie a poriadok štúdií, ich ciele a  ich dĺžku, pri 
zachovaní noriem univerzálneho práva. V edukačnej osnove zameranej na kňazstvo ratio na-
tionalis musí zabezpečiť nevyhnutnú jednotnosť v rámci vlastnej krajiny, berúc tiež do úvahy 
eventuálnu prítomnosť kultúrnych rozdielov.

Každé ratio nationalis musí vniesť a aktualizovať do svojho kontextu to, čo predpokladá 
ratio fundamentalis – a obsahovať vždy nasledujúce časti:

a. opis, aspoň sumárny, konkrétneho sociálneho, kultúrneho a  cirkevného kontextu, 
v ktorom budúci kňazi majú vykonávať svoju službu;

b. syntézu eventuálnych dohôd dosiahnutých biskupskou konferenciou ohľadom organi-
zácie seminárov v danej krajine;

c. niekoľko poznámok k pastorácii povolaní a jej nástrojom;
d. vysvetlenie etáp formácie, kontextualizované do reality danej krajiny;
e. opis prostriedkov, ktoré treba prijať pre starostlivosť o formačné rozmery (ľudský, du-

chovný, intelektuálny, pastoračný);

14	 Porov. tamže
15	 Porov. tamže., kán. 242, § 2.
16	 Porov. tamže, kán. 243.
17	 Porov. tamže, kán. 242, § 2.



82  | 

f. Poriadok propedeutických, filozofických a teologických štúdií, vrátane prezentácie jed-
notlivých matérií – s niektorými údajmi ohľadom cieľov a obsahov, ktoré sa majú v každej 
z nich preberať, spolu s počtom formačných kreditov nevyhnutných pre každú disciplínu.

8. Pri vypracovaní ratio nationalis je nevyhnutné, aby každá biskupská konferencia vza-
la náležite do úvahy charakteristiky a špecifické potreby vlastného socioedukačného pros-
tredia. Okrem toho treba napomáhať spoluprácu medzi rozličnými cirkevnými oblasťami 
na danom území, v snahe venovať pozornosť lokálnym skutočnostiam, aby sa zaručila čo 
najlepšia formačná ponuka, tak v seminároch s veľkým počtom seminaristov, ako aj v tých, 
ktoré sú menšie.

Na základe rozumného úsudku každej biskupskej konferencie, proces vypracovania a ná-
sledných aktualizácií ratio nationalis by mohol obsahovať nasledujúce kroky: predovšetkým 
by biskupská konferencia, prostredníctvom príslušných delegátov, mohla konzultovať pria-
mo so seminármi a – tam, kde je prítomná – aj s národnou organizáciou seminárov; biskup-
ská konferencia by potom mohla zveriť biskupskej komisii pre klérus a pre semináre vypra-
covanie základného textu; napokon v znamení kolegiality a v duchu spolupráce musí tá istá 
biskupská konferencia pristúpiť k záverečnému spísaniu textu.

d) Národné a kontinentálne organizácie seminárov
9. Tam, kde to okolnosti umožňujú alebo kde takéto skúsenosti už prebiehajú, sa odporú-

ča založiť naddiecézne organizácie seminárov. Takéto organizmy môžu predstavovať účinnú 
pomoc – ako poradné prostriedky komunikácie a spolupráce medzi formátormi, ktorí pra-
cujú v rozličných inštitútoch – napomáhajúc analýze a jednotnejšiemu rozvoju edukačných 
a didaktických skúseností na regionálnej úrovni, alebo intenzívnejšej výmene a konfrontácii 
na medzinárodnej úrovni.

Za členov takýchto organizmov treba povolať formátorov rozličných inštitútov. Bude dô-
ležité, aby tieto organizácie pôsobili pod vedením komisie biskupskej konferencie pre klé-
rus a semináre. V každom prípade, v duchu cirkevného spoločenstva, prináleží Kongregácii 
pre klerikov vytvárať eventuálne organizácie na univerzálnej úrovni, zatiaľ čo biskupským 
konferenciám alebo ich rozličným organizáciám (napr. Consejo Episcopal Latinoamericano 
[CELAM], Consilium Conferentiarium Episcoporum Europae [CCEE], Federation of Asian 
Bishop‘s Conferences [FABC], atď.), po konzultovaní s týmto dikastériom, prináleží zriaďo-
vať organizácie pôsobiace v rámci ich územia a kontinentálne organizácie – schvaľujúc ich 
štatúty, s rešpektom voči kompetenciám jednotlivých diecéznych biskupov a biskupských 
konferencií.

Ako sa to už deje v niektorých oblastiach, môže byť veľmi užitočné, keď takéto organizá-
cie, v oblasti svojej kompetencie, podporujú kurzy pre formátorov a študijné aktivity týkajúce 



﻿  |  83

sa tém spojených s povolaním a kňazskou formáciou, s cieľom ponúknuť ich výsledky bis-
kupským konferenciám, ktoré majú záujem18.

e) Formačný projekt každého seminára
10. Diecézny biskup (alebo zainteresovaní biskupi v prípade interdiecézneho seminára), 

podporovaný spoločenstvom formátorov v seminári, má za úlohu vypracovať projekt „integ-
rálnej formácie“, nazývaný aj formačný itinerár, a podporovať jeho efektívne aplikovanie19 
s ohľadom na rozličné etapy a pedagogický postup, ktorý je v ňom navrhnutý. S odvolaním sa 
na ratio fundamentalis takýto projekt má za cieľ uspôsobiť normatívu ratio nationalis a pe-
dagogickú víziu, ktorá za ňou stojí, podľa skutočností a potrieb partikulárnej cirkvi, berúc 
do úvahy kultúrny pôvod seminaristov, diecéznu pastoráciu a jej „formačnú tradíciu“.

II. KŇAZSKÉ POVOLANIA
a) Všeobecné princípy
11. Cirkevné povolania sú prejavom nesmiernych bohatstiev Krista (porov. Ef 3, 8), a preto 

musia byť vo veľkej úcte, pestované so všetkou starostlivosťou a snahou, aby mohli rozkvitnúť 
i dozrieť. Medzi početnými povolaniami, neustále vzbudzovanými Duchom Svätým v Bo-
žom ľude, povolanie k služobnému kňazstvu volá „mať účasť na Kristovom hierarchickom 
kňazstve“20 a k zjednoteniu s ním, aby kňazi „živili Cirkev Božím slovom a Božou milosťou“.21 
Toto povolanie sa prejavuje v rozličných okolnostiach, vo vzťahu k rozličným obdobiam ľud-
ského života: u adolescentov, v dospelom veku a – ako potvrdzuje neustála skúsenosť Cirkvi, 
aj u detí.

12. Povolanie k služobnému kňazstvu sa začleňuje do širšej oblasti kresťanského krstné-
ho povolania, prostredníctvom ktorého Boží ľud, ktorý Kristus „ustanovil ako spoločenstvo 
života, lásky a pravdy, a prijal ho tiež za nástroj vykúpenia všetkých, [je poslaný] do celého 
sveta ako svetlo sveta a soľ zeme (porov. Mt 5,13-16)“.22

13. Misiou Cirkvi je „starať sa o vznik, rozoznávanie a sprevádzanie povolania, a to najmä 
kňazského“.23 Prijímajúc hlas Krista, ktorý pozýva všetkých modliť sa k Pánovi, aby poslal 
robotníkov na svoju žatvu (porov. Mt 9, 38 a Lk 10, 2), Cirkev venuje osobitnú pozornosť 
povolaniam k zasvätenému životu a ku kňazstvu. Preto je nevyhnutné, aby v jednotlivých 

18	 Porov. Optatam totius, č. 5: AAS 58 (1966), 716 – 717.
19	 Porov. Kongregácia pre biskupov, Direktórium pre pastoračnú službu biskupov Apostolorum successores (22. 

februára 2004), č. 90: Enchiridion Vaticanum 22 (2006), 1768 – 1769.
20	 Optatam totius, č. 2: AAS 58 (1966), 714 – 715. 
21	 Druhý vatikánsky koncil, Dogmatická konštitúcia o Cirkvi Lumen gentium (21. novembra 1964), č. 11: AAS 57 

(1965), 15.
22	 Tamže, č. 9: AAS 57 (1965), 13.
23	 Ján Pavol II., Posynodálna apoštolská exhortácia Pastores dabo vobis, č. 34: AAS 84 (1992), 713.



84  | 

diecézach, regiónoch a krajinách boli zriadené a podporované centrá pre povolania,24 ktoré 
v spolupráci s Pápežským dielom pre kňazské povolania sú povolané napomáhať a orien-
tovať celú pastoráciu povolania,25 poskytujúc nevyhnutné prostriedky26. Biskupi, ako prví 
zodpovední za povolania ku kňazstvu, napomáhajú aktívnu spoluprácu medzi kňazmi, za-
svätenými a laikmi (predovšetkým rodičmi a vychovávateľmi) a tiež so skupinami, hnutiami 
a združeniami laických veriacich, v rámci organického spoločného pastoračného plánu.27

14. Je nevyhnutné podporovať iniciatívy, ktoré by mohli byť užitočné na získanie no-
vých povolaní od Boha: predovšetkým modlitbu, osobnú i komunitnú. Niektoré okamihy 
liturgického roku sa javia osobitne vhodné na tento účel, a cirkevnej autorite prináleží sta-
noviť dátum niektorých obzvlášť významných slávení. Najvyšší veľkňaz dávnejšie stanovil 
každoročné slávenie Svetového dňa modlitieb za povolania na Štvrtú veľkonočnú nedeľu, 
nazývanú Nedeľou Dobrého pastiera. Okrem toho je vhodné podporovať aktivity zamerané 
na vzbudenie takého duchovného ovzdušia, ktoré pripravuje na rozlišovanie a prijatie kňaz-
ského povolania.28

V tomto zmysle má pastorácia povolaní ako svojich adresátov mužov rozličných vekových 
skupín, i keď v súčasnosti, vzhľadom na rastúci počet kandidátov v dospelom veku, ktorí už 
majú za sebou jednu alebo viacero pracovných skúseností,29 sa pociťuje nevyhnutnosť veno-
vať osobitnú pozornosť práve tejto vekovej skupine.

24	 Porov. Kongregácia pre katolícku výchovu –  Pápežské dielo pre kňazské povolania, Pastoračné smernice 
na podporu povolaní ku kňazskej službe (25. marca 2012), č. 13.

25	 Porov. Pápežské dielo pre kňazské povolania, Rozvoj pastorácie povolaní v miestnych cirkvách (6. januára 
1992); Pastoračné smernice na podporu povolaní ku kňazskej službe.

26	 Porov. Optatam totius, č. 2: AAS 58 (1966), 714 – 715; Druhý vatikánsky koncil, Dekrét o službe a živote kňazov 
Presbyterorum ordinis (7. decembra 1965), č. 11: AAS 58 (1966), 1008 – 1009; Dekrét o obnove rehoľného života 
Perfectae caritatis (28. októbra 1965), č. 24: AAS 58 (1966), 711 – 712; Dekrét o pastoračnom poslaní biskupov 
v Cirkvi Christus Dominus (28. októbra 1965), č. 15: AAS 58 (1966), 679 – 680; Dekrét o misijnej činnosti 
Cirkvi Ad gentes (7. decembra 1965), č. 16 a 39: AAS 58 (1966), 966 – 967 a 986 – 987.

27	 Porov. CIC. kán 233, § 1;  Optatam totius, č. 2. AAS 58 (1966), 714 –715; Presbyterorum ordinis, č. 11: AAS 
58 (1966), 1008 – 1009; Lumen gentium, č. 11: AAS 57 (1965), 15-16; Christus Dominus, č. 15: AAS 58 (1966), 
679– 680; Ad gentes, č. 39: AAS 58 (1966), 986-987; Perfectae caritatis, č. 24: AAS 58 (1966), 711 – 712; Druhý 
vatikánsky koncil, Pastorálna konštitúcia o Cirkvi v súčasnom svete Gaudium et spes (7. decembra 1965), č. 
52: AAS 58 (1966), 1073 – 1074; Dekrét o apoštoláte laikov Apostolicam actuositatem (18. novembra 1965), č. 
11: AAS 58 (1966), 847 – 849; Pius XII., Exhortácia pre klérus v katolíckom svete o svätosti kňazského života 
Menti nostrae (23. septembra 1950), kap. III: AAS 42 (1950), 683.

28	 František, Apoštolská exhortácia Evangelii gaudium (24. novembra 2013), č. 107: AAS 105 (2013), 1065 – 1065: 
„Kde je život, zápal a chuť ohlasovať Krista druhým, tam sa objavia aj pravé povolania. Ešte aj vo farnostiach, 
kde kňazi nie sú príliš aktívni a plní radosti, bratský a horlivý život spoločenstva dokáže v ľuďoch vzbudiť 
túžbu naplno sa zasvätiť Bohu i evanjelizácii; predovšetkým vtedy, keď sa tieto živé spoločenstvá intenzívne 
modlia za povolania a majú odvahu ponúknuť svojim mladým cestu osobitného zasvätenia“.

29	 Porov. CIC, kán. 233, § 2;  385;  Menti nostrae, kap. III: AAS 42 (1950), 684;  Apostolorum successores, č. 
87: Enchiridion Vaticanum 22 (2006), 1773; Kongregácia pre katolícku výchovu, Okružný list Vocationes 
adultorum, predsedom biskupských konferencií o starostlivosti a formácii dospelých povolaní (14. júla 1976): 
Enchiridion Vaticanum 5 (2000), 2097 – 2108.



﻿  |  85

15. S veľkorysosťou a cirkevným duchom treba podporovať nielen povolania k službe vo 
vlastnej diecéze a vlastnej krajine, ale aj tie, ktoré sú pre dobro iných miestnych cirkví, podľa 
potrieb univerzálnej Cirkvi, podporujúc Božiu činnosť, ktorá slobodne volá jedných k slu-
žobnému kňazstvu v niektorej miestnej cirkvi, iných k službe v inštitúte zasväteného života 
alebo v spoločnosti apoštolského života a zasa iných k missio ad gentes. Je teda mimoriadne 
žiaduce, aby v každej diecéze bolo jedno jediné centrum pre pastoráciu povolaní, ako vyjad-
renie spolupráce a jednoty medzi diecéznym klérom, a klérom, ktorý patrí do iných kánonic-
ky uznaných cirkevných oblastí.30

b) Malé semináre a iné formy sprevádzania adolescentov
16. Pastorácia povolaní sa zameriava na rozpoznávanie a sprevádzanie odpovede poskyt-

nutej na vnútorné povolanie od Pána. Tento proces musí napomáhať rastu ľudských a du-
chovných kvalít danej osoby a overiť autenticitu jej motivácií. Z týchto dôvodov, v každej 
partikulárnej cirkvi, v závislosti od okolností, vlastných prostriedkov a získaných skúseností, 
je vhodné podporovať inštitúcie schopné napomáhať a rozlišovať povolania k služobnému 
kňazstvu, berúc do úvahy vek a konkrétne podmienky tých, ktorí sa v nich majú formovať.

17. Malý seminár.31 Kódex kánonického práva predpisuje: „Tam, kde existujú malé semi-
náre a iné inštitúcie tohto druhu, majú sa zachovať a podporovať; v nich sa má na rozvíjanie 
povolania zabezpečiť, aby sa osobitná náboženská formácia poskytovala spolu s humanit-
ným a vedeckým formovaním; ba kde to diecézny biskup považuje za osožné, má sa postarať 
o zriadenie malého seminára alebo podobnej inštitúcie“.32

18. Účelom malého seminára je pomáhať ľudskému a kresťanskému dozrievaniu adoles-
centov,33 ktorí sa javia, že v sebe majú zárodky povolania ku služobnému kňazstvu, s cieľom 
rozvíjať, v zhode s ich vekom, tú vnútornú slobodu, ktorá ich robí schopnými zhodnúť sa 
s Božím plánom pre ich život.

Tam, kde táto služba nie je poskytovaná v inštitucionálnej forme malého seminára, každá 
miestna cirkev si má osvojiť dôležitú úlohu zabezpečiť sprevádzanie dospievajúcich, podpo-
rujúc nové prístupy a overujúc kreatívne pastoračné formy, s cieľom napomôcť a usmerniť 
ich ľudský a duchovný rast. Možno spomenúť, medzi inými možnosťami, skupiny povolaní 
určené pre adolescentov, komunity prijatia povolaní, katolícke kolégiá a ďalšie mládežnícke 
organizácie.34

30	 Porov. Optatam totius, č. 2: AAS 58 (1966), 714 – 715; Presbyterorum ordinis, č. 10 – 11: AAS 58 (1966), 1007 
– 1010; Apostolorum successores, č. 91: Enchiridion Vaticanum 22 (2006), 1787 – 1789. 

31	 Porov.. Optatam totius, č. 3: AAS 58 (1966), 715 – 716; Pastores dabo vobis, č. 63: AAS 84 (1992), 768 – 769.
32	 CIC, kán. 234, § 1; porov. tiež Apostolorum successores, č. 86: Enchiridion Vaticanum 22 (2006), 1770 – 1772.
33	 Porov. Apostolorum successores, č. 86.
34	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 64: AAS 84 (1992), 769 – 770. 



86  | 

19. V malých seminároch bude potrebné prihliadať na niektoré kvality chlapca, ako aj 
na špecifické „indície povolania». Konkrétne na hodnotenie môžu mať veľký význam isté 
predchádzajúce skúsenosti, určujúce pre život viery chlapcov; napríklad duchovné puto s ne-
jakým kňazom, časté prijímanie sviatostí, východisková prax modlitby, skúsenosť s cirkvou 
prežitá vo farnosti, alebo v skupinách, hnutiach a združeniach, účasť na aktivitách pre napo-
máhanie povolaní podporovaných diecézou, prijatie nejakého záväzku služby v oblasti života 
cirkvi, do ktorej patrí. Okrem toho je potrebné vziať do úvahy niektoré ľudské kvality, ktoré 
– ak sa náležite rozvíjajú – môžu mladým pomôcť pri dozrievaní povolania. Je teda úlohou 
formátorov overiť komplexnú spôsobilosť (duchovnú, fyzickú, psychickú, morálnu, intelek-
tuálnu) eventuálnych kandidátov.

20. Počas procesu rozlišovania povolania v malom seminári bude treba vziať do úvahy 
dynamiku rastu osoby, spôsobom zodpovedajúcim veku a s osobitným ohľadom na určité 
aspekty: úprimnosť a  lojalitu k sebe a k druhým, progresívny citový rozvoj, predispozíciu 
pre život v komunite, schopnosť kultivovať bratské priateľstvá, dobrý stupeň zodpovednosti 
vzhľadom na osobné povinnosti a zverené úlohy, kreativitu a duch iniciatívy, správne preja-
vovanie slobody, disponibilitu pre napredovanie v modlitbe a stretnutiach s Kristom.

21. Nadobúdajúc skúsenosť priateľstva s Ježišom, chlapci nech sa učia žiť a rozvíjať vernosť 
Pánovi, podporovaní modlitbou a silou Ducha Svätého, aby dozreli: pokorná služba, mienená 
ako disponibilita pre druhých a ako pozornosť voči spoločnému dobru; poslušnosť prežívaná 
ako dôveryplné načúvanie; mladícka čistota, ako znak jasnosti vo vzťahoch a v sebadarova-
ní; chudoba, ako výchova k striedmosti pri užívaní materiálnych dobier a jednoduchý život.

Nevyhnutným prvkom tejto duchovnej formácie je predovšetkým liturgický a sviatostný 
život, na ktorom sa mladí musia zúčastňovať so stále živším vedomím, podľa pribúdajúceho 
veku, spolu s mariánskou úctou a ďalšími prejavmi zbožnosti – každodennými či periodický-
mi, ktoré treba stanoviť – ako aj pre ďalšie aspekty v poriadku každého seminára.

22. Mládenci nech dostanú školskú prípravu vyžadovanú v danej krajine nato, aby mohli 
byť prijatí na vysokoškolské štúdiá.35 Okrem toho, nech sa snažia dosiahnuť občiansky aka-
demický titul aj preto, aby mali slobodu a možnosť vybrať si iný životný stav, ak by v nich ne-
bolo rozpoznané povolanie ku kňazstvu. Bolo by vhodné, aby seminár ponúkal aj doplňujúcu 
formáciu, zhodnotiac napríklad kultúrne, umelecké a športové aspekty. Štúdiá bude možné 
dokončiť na školách patriacich priamo semináru, na externých katolíckych alebo iných ško-
lách.

23. Vzhľadom na dôležitosť a náročnosť formačnej výzvy v čase dospievania, v ktorom 
začína dozrievanie identity chlapcov, je nevyhnutné, aby boli sprevádzaní formátormi, ktorí 

35	 Porov. CIC, kán. 234, § 2. 



﻿  |  87

nech chápu potreby ich veku, sú dobrými vychovávateľmi a svedkami evanjelia. Je žiaduce, 
aby sa formátori mohli oprieť o spoluprácu s rodičmi – ktorí, predovšetkým v tejto fáze, majú 
základnú úlohu v procese rastu vlastných detí – ako aj o podporu a blízkosť farského spolo-
čenstva, z ktorého kandidát pochádza. Okrem toho, formátori nech sa starajú, aby semina-
risti udržiavali vhodné a potrebné vzťahy s vlastnými rodinami a svojimi rovesníkmi, pretože 
takéto vzťahy potrebujú pre zdravý psychologický vývoj, najmä čo sa týka citového života.

c) Povolania v dospelom veku
24. Tí, ktorí objavia povolanie ku služobnému kňazstvu v pokročilejšom veku, prichá-

dzajú s väčšmi štruktúrovanou osobnosťou a životnou dráhou charakterizovanou rozličnými 
skúsenosťami. Úvodné prijatie týchto osôb v seminári si vyžaduje predchádzajúce obdobie 
duchovného a cirkevného napredovania, v ktorom sa môže uskutočniť seriózne rozlíšenie 
motivácií pre povolanie.

Je nevyhnutné pozorne zhodnotiť čas, ktorý prebehol medzi krstom alebo kresťanskou 
konverziou, a prípadným vstupom do seminára,36 pretože neraz sa môže vytvoriť zmätok 
medzi sequela Christi (nasledovaním Krista) s povolaním na kňazskú službu.

Tak ako pri ostatných seminaristoch, treba mať snahu sprevádzať týchto kandidátov v se-
rióznom a kompletnom napredovaní, ktoré predpokladá – v prostredí komunitného života 
– solídnu duchovnú a teologickú formáciu,37 prostredníctvom vhodnej didaktickej a peda-
gogickej metódy, ktorá berie do úvahy ich osobný profil. Bude úlohou biskupských konfe-
rencií vydať špecifické normy, uspôsobené vlastnej národnej situácii – zhodnotiac vhodnosť 
stanovenia limitu pre vek na prijatie týchto povolaní a prípadne vezmúc do úvahy aj možnosť 
zriadiť pre ne osobitný seminár.38

d) Povolania, ktoré rozkvitli medzi domorodým obyvateľstvom
25. „Zvláštna pozornosť sa musí venovať povolaniam medzi domorodými národmi: po-

trebujú formáciu inkulturovanú do ich prostredia. Pri získavaní potrebnej teologickej a pas-
toračnej formácie by kandidáti nemali byť vykoreňovaní z ich vlastnej kultúry;“39 samotná 
prítomnosť týchto povolaní je dôležitým prvkom pre inkulturáciu evanjelia do týchto regió-
nov a bohatstvo ich kultúry musí byť náležite zhodnotené. Ak by to bolo nevyhnutné, mož-
no ponúknuť službu povolania v tom jazyku, ku ktorému patria, službu kontextualizovanú 
v miestnej kultúre.

36	 Porov. tamže., kán. 1042, 3.
37	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 64: AAS 84 (1992), 769 – 770; Vocationes adultorum, č. 12: Enchiridion Vaticanum 

5 (2000), 2102.
38	 Porov. Apostolorum successores, č. 87.
39	 Ján Pavol II., Posynodálna apoštolská exhortácia Ecclesia in America (22. januára 1999), č. 40: AAS 91 (1999), 

776.



88  | 

e) Povolania a migranti.
26. Obzvlášť rozšírený jav sa týka rastúcej migrácie národov z rozličných dôvodov sociál-

nej, ekonomickej, politickej a náboženskej povahy.40 Je dôležité, aby kresťanské spoločenstvo 
ponúklo stálu pastoračnú starostlivosť prisťahovaným rodinám, ktoré už dlhší čas žijú a pra-
cujú v inej krajine a predstavujú pre ňu hodnotný zdroj; môžu sa z nich zrodiť povolania pre 
kňazskú službu, ktoré treba sprevádzať, berúc do úvahy ich postupnú kultúrnu integráciu.41

27. Ďalší, ktorí sa cítia povolaní Pánom, odchádzajú zo svojej krajiny, aby inde prijali for-
máciu ku kňazstvu. Je dôležité prihliadať na ich osobný príbeh, ako aj na kontext, z ktorého 
pochádzajú, a pozorne overiť motivácie ich výberu povolania, urobiac to, čo je možné, aby 
sa vstúpilo aj do dialógu s miestnou cirkvou, z ktorej pochádzajú. V každom prípade počas 
formačného procesu bude potrebné nájsť metódy a nástroje vhodné pre adekvátnu integrá-
ciu, bez podceňovania výzvy kultúrnej diverzity, ktorá niekedy rozlišovanie povolania robí 
zložitým.

III. ZÁKLADY FORMÁCIE
a) Subjekt formácie
28. Počas procesu formácie na služobné kňazstvo sa seminarista prezentuje ako „tajom-

stvo pre seba samého“, v ktorom sa stretajú a spoločne existujú dva aspekty jeho ľudskosti, 
ktoré treba navzájom integrovať: na jednej strane je táto ľudskosť charakterizovaná darmi 
a bohatstvami, utváraná milosťou, na druhej strane je poznačená limitmi a krehkosťou. For-
mačná úloha spočíva v snahe pomôcť osobe integrovať tieto aspekty, pod vplyvom Ducha 
Svätého, v napredovaní vo viere a postupnom, harmonickom vyzrievaní všetkých súčastí, 
vyhýbajúc sa rozdrobeniam, polarizáciám, excesom, povrchnosti alebo predpojatostiam. Čas 
formácie na služobné kňazstvo je časom skúšky, zrenia a rozlišovania zo strany seminaristu, 
ako aj zo strany formačnej inštitúcie.

29. Seminarista je povolaný „vyjsť zo seba samého“,42 aby kráčal v Kristovi, smerom k Ot-
covi a smerom k druhým, objímajúc povolanie ku kňazstvu, snažiac sa spolupracovať s Du-
chom Svätým na uskutočnenie vnútornej, jasnej a kreatívnej syntézy medzi silou a slabosťou. 
Výchovný projekt napomáha seminaristom priviesť ku Kristovi všetky aspekty ich osobnosti, 
a robí ich tak uvedomelo slobodnými pre Boha i pre druhých.43 Vskutku, len v ukrižovanom 

40	 Porov. František, Posynodálna apoštolská exhortácia Amoris laetitia (19. marca 2016), č. 46, Libreria Editrice 
Vaticana 2016.

41	 Porov. Pápežská rada pre pastoráciu migrantov a cestujúcich, Inštrukcia Erga migrantes caritas Christi (3. 
mája 2004), č. 45: Enchiridion Vaticanum 22 (2006), 2480 – 2481.

42	 Porov. František, Príhovor seminaristom, novicom a  novickám pochádzajúcim z  rozličných častí sveta pri 
príležitosti Roku viery (6. júla 2013): Insegnamenti I/2 (2013), 13.

43	 Porov. Kongregácia pre katolícku výchovu, Pastoračné inštrukcie pre formáciu ku kňazskému celibátu (11. 
apríl 1974), č. 38: Enchiridion Vaticanum 5 (2000), 275-276; Kongregácia pre katolícku výchovu, Inštrukcie pre 



﻿  |  89

a vzkriesenom Kristovi má tento proces integrácie svoj zmysel a naplnenie; v ňom sa zjedno-
cujú všetky veci (Ef 1,10), „aby bol Boh všetko vo všetkom“ (1 Kor 15 , 28).

b) Základ a cieľ formácie: kňazská identita
30. Pre integrálnu formáciu kandidáta je potrebné uvažovať nad identitou kňaza.44 Prvé 

zvažovanie musí byť teologickej povahy, keďže povolanie ku kňazstvu je zakorenené a na-
chádza dôvod svojej existencie v Bohu, v jeho pláne lásky. Ježiš uskutočňuje novú zmluvu 
prostredníctvom obety seba samého a vyliatia svojej krvi, a tak tvorí mesiášsky ľud, ktorý „je 
pre celé ľudstvo najistejším zárodkom jednoty, nádeje a spásy“.45 Ako pripomína Druhý vati-
kánsky koncil, povahu a misiu kňazov treba chápať v rámci Cirkvi, Božieho ľudu, Kristovho 
tela a Chrámu Ducha Svätého,46 pre službu ktorému zasväcujú svoje životy.

31. Celé veriace spoločenstvo prostredníctvom pomazania Duchom, je ustanovené ako 
viditeľná sviatosť na spásu sveta; celý Boží ľud vskutku má účasť na vykupiteľskom diele Kris-
ta,47 prinášajúc „živú, svätú, Bohu milú obetu“ (Rim 12, 1) ako kňazský ľud.48 Jednota a dôs-
tojnosť krstného povolania predchádzajú všetky služobné rozdiely. Druhý vatikánsky koncil 
hovorí, že „všeobecné kňazstvo veriacich a služobné alebo hierarchické kňazstvo, i keď sa lí-
šia od seba podstatne, a nielen stupňom, sú na seba navzájom zamerané, keďže jedno i druhé 
má svojím vlastným spôsobom účasť na jedinom Kristovom kňazstve“.49 Kňazská služba je 
teda interpretovaná vo svojej špecifickej podstate, ako aj vo svojich biblických a teologických 
základoch, ako služba sláve Božej a bratom, v ich krstnom kňazstve.50

32. Každý veriaci je pomazaný Duchom Svätým a má aktívnu účasť – podľa chariziem, 
ktoré sú mu vlastné – na misii Cirkvi, ale je tiež pravda, že preto, „aby veriaci utvárali jedno 
telo, v ktorom však ,všetky údy nekonajú tú istú činnosť´ (Rim 12, 4), Kristus Pán ustanovil 
niektorých služobníkov, ktorí by mali v spoločenstve veriacich moc posvätného stavu priná-
šať obetu a odpúšťať hriechy a ktorí by v Kristovom mene úradne vykonávali kňazskú službu 
na dobro ľudí.“51 To znamená, že kňazi v spoločenstve s biskupmi, sú neoddeliteľnou súčas-
ťou cirkevného spoločenstva a zároveň sú ustanovení, aby boli pastiermi a vodcami, z vôle 

používanie psychologických kompetencií pri prijímaní a formovaní kandidátov na kňazstvo (29. júna 2008), č. 
9: Enchiridion Vaticanum 25 (2011), 1268-1269.

44	 Porov. Kongregácia pre klerikov, Direktórium pre službu a život kňazov (11. februára 2013), kap. I.
45	 Lumen gentium, č. 9: AAS 57 (1965), 13.
46	 Porov. tamže, č. 17: AAS 57 (1965), 21. 
47	 Porov. tamže., č. 10: AAS 57 (1965), 14 – 15; CIC., kán. 204, § 1.
48	 Porov. 1 Pt 2,4 – 9.
49	 Lumen gentium, č. 10: AAS 57 (1965), 14.
50	 Porov. tamže., č. 10 a 18: AAS 57 (1965), 14-15 a 21 – 22; Presbyterorum ordinis, č. 2: AAS 58 (1966), 991 – 
993; Katechizmus Katolíckej cirkvi, č. 1547 a 1592.
51	 Presbyterorum ordinis, č. 2: AAS 58 (1966), 992. 



90  | 

Krista a v kontinuite s dielom apoštolov. Preto kňaz „stojí nielen v Cirkvi, ale aj vo vzťahu 
k Cirkvi“.52

33. Kňaz, člen Božieho ľudu, je povolaný kultivovať svoj misijný dynamizmus, s pokorou 
vykonávať pastoračnú úlohu smerodajného vodcu, majstra Slova a vysluhovateľa sviatostí,53 
praktizujúc plodné duchovné otcovstvo.

Budúci kňazi nech sú preto vychovávaní takým spôsobom, aby neupadli do „klerikaliz-
mu» ani nepodľahli pokušeniu budovať svoj život na hľadaní toho, čo je populárne, preto-
že by ich to nevyhnutne urobilo nevhodnými na vykonávanie služby vedenia spoločenstva; 
viedlo by ich to brať Cirkev ako obyčajnú ľudskú inštitúciu.

34. Na druhej strane, kňazská vysviacka, ktorá kňaza urobila vodcom ľudu, vyliatím Du-
cha Svätého prostredníctvom vkladania rúk biskupa, nesmie ho viesť k „hraniu sa na pána» 
nad stádom (porov.1 Pt 5, 3): „každá autorita má byť vykonávaná v duchu služby, ako amoris 
officium a nezištná oddanosť pre dobro stád“.54

Napokon na počiatku kňazského povolania je dar Božej milosti, konkretizovaný neskôr 
v  sviatostnej vysviacke. Tento dar sa prejavuje v  čase prostredníctvom Cirkvi, ktorá volá 
a posiela v mene Božom. V spojení s tým sa osobná odpoveď rozvíja v procese, ktorý začí-
na uvedomením si prijatého daru a postupne dozrieva s pomocou kňazskej duchovnosti, až 
po uspôsobenie sa do stabilnej formy života – so súborom povinností a práv – a špecifickou 
misiou, ktorú svätenec prijme.

c) Postup formácie ako prispôsobenia sa Kristovi
35. Kňazi, ktorí sa vo svojom bytí prispôsobujú Kristovi Hlave, Pastierovi, Služobníkovi 

a Ženíchovi,55 majú účasť na jedinom kňazstve, v jeho spásonosnej misii ako spolupracovníci 
biskupa. Tak sú v Cirkvi a vo svete viditeľným znakom milosrdnej lásky Otca. Tieto cha-
rakteristiky osoby Krista pomáhajú lepšie pochopiť služobné kňazstvo v Cirkvi, inšpirujúc 
a usmerňujúc – pod vedením Ducha – formáciu seminaristov; aby – vložení do trojičného 
tajomstva – dosiahli vlastné prispôsobenie sa Kristovi.56

52	 Pastores dabo vobis, č. 16: AAS 84 (1992), 681.
53	 Porov. Kongregácia pre klerikov, Kňaz, majster Slova, vysluhovateľ sviatostí a vodca spoločenstva v perspektíve 

tretieho kresťanského tisícročia (19. marca 1999): Enchiridion Vaticanum 18 (2002), 289 – 376.
54	 Direktórium pre službu a život kňazov, č. 25; porov. tiež Mt 20, 25 – 28 a Mk 10, 42 – 45; František, Generálna 

audiencia (26. marca 2014): L‘Osservatore Romano 70 (27. marca 2014), 8. 
55	 Porov. Presbyterorum ordinis, č. 2: AAS 58 (1966), 991 – 993; Pastores dabo vobis, č. 3: AAS 84 (1992), 660 

–662; Direktórium pre službu a život kňazov, č. 6.
56	 Porov. Presbyterorum ordinis, č. 2: AAS 58 (1966), 991 – 993.



﻿  |  91

36. List Hebrejom prezentuje tému Kristovho kňazstva ako vyjadrenie jeho misie me-
dzi ľuďmi.57 Prvá črta, ktorá charakterizuje Krista ako pravého Najvyššieho veľkňaza, je jeho 
jedinečná bezprostrednosť – tá, ktorá ho robí blízkym Bohu aj ľuďom.58 V Kristovi plnom 
milosrdenstva máme Kňaza „svätého, nevinného, nepoškvrneného“ (Hebr 7, 26), ktorý po-
tom, čo obetoval seba samého „so silným výkrikom a so slzami“ (5, 7), môže „mať súcit“ (5, 
2) s každou našou slabosťou a stáva sa „pôvodcom večnej spásy pre všetkých, ktorí ho poslú-
chajú“ (5, 9).

Pravý Boh a pravý človek, v láske, Kristus dovŕšil predchádzajúce skutočnosti: kňazstva 
(porov. Hebr 7,1 – 28), zmluvy (porov. 8, 1 – 9, 28), obety (porov. 10,1 – 18). Osobitným spôso-
bom bola nová aj obeta prinesená Kristom Veľkňazom: on neobetoval krv capov a teliat, ale 
svoju vlastnú krv, aby splnil vôľu Otca. Slová Ježiša v hornej sieni „Toto je moje telo, ktoré sa 
dáva za vás; toto robte na moju pamiatku... Tento kalich je nová zmluva v mojej krvi, ktorá sa 
vylieva za vás“ (porov. Lk 22,19 – 20), vysvetľujú „špecifickú vzájomnosť medzi Eucharistiou 
a kňazstvom... ide o dve sviatosti, ktoré sa zrodili spolu, ktorých osudy sú nerozlučne spojené 
až do konca sveta.“59 Služba a život kňaza sú tak podstatne zakorenené v Eucharistii.

37. Ten, ktorý obetuje vlastný život, sa predstavuje ako Dobrý pastier,60 ktorý prišiel, aby 
zhromaždil rozptýlené ovce z domu Izraela a priviedol ich do ovčinca Božieho kráľovstva 
(porov. Mt 9, 36 a 15, 24; Jn 10,14 – 16). Týmto obrazom, intenzívne prítomným v dejinách 
spásy, Kristus odhaľuje, že Boh je ten, ktorý zhromažďuje, sprevádza, nasleduje a stará sa 
o vlastné stádo. Objavuje sa tu obraz Boha Pastiera, ktorý zdieľa náš život až do tej miery, že 
berie na seba naše utrpenie a našu smrť.61

38. Ježiš, Boží Syn, prijal postavenie sluhu až po smrť (porov. Fil 2,6 – 8). Pred smrťou 
na kríži umyl nohy učeníkom, požiadajúc ich, aby robili to isté (porov. Jn 13,1 – 17). Mimo-
riadne sugestívnym sa javí – vo vzťahu s tzv. štvrtým spevom trpiaceho služobníka u proroka 
Izaiáša (porov. 52,13 – 53,12) – spojenie medzi kňazskou službou a poslaním Krista. Trpiaci 
služobník je prototypom toho, čo on uskutoční pre ľudstvo prostredníctvom súcitného zdie-
ľania bolesti a smrti, až po darovanie vlastného života na kríži (porov. 53, 4 – 8).

39. Kňazská vysviacka vyžaduje od toho, kto ju prijíma úplné sebadarovanie, pre služ-
bu Božiemu ľudu, podľa Krista Ženícha: „Kristovo odovzdanie sa Cirkvi, ktoré je ovocím 
jeho lásky, sa vyznačuje takým osobitným odovzdaním, aké sa uskutočňuje medzi ženíchom 
a  nevestou.“62 Kňaz je povolaný prevziať city a postoje Krista vzhľadom na  Cirkev, nežne 

57	 Porov. Benedikt XVI., Stretnutie s kňazmi Rímskej diecézy (18. februára 2010): Insegnamenti VI/1 (2010), 243.
58	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 13: AAS 84 (1992), 677 – 678.
59	 Ján Pavol II, List kňazom na Zelený štvrtok (28. marca 2004): Insegnamenti XXVII/1 (2004), 390.
60	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 22: AAS 84 (1992), 690 – 691.
61	 Porov. Benedikt XVI., Encyklika Spe salvi (30. novembra 2007), č. 6: AAS 99 (2007), 990 – 991.
62	 Pastores dabo vobis, č. 22: AAS 84 (1992), 691.



92  | 

milovanú prostredníctvom vykonávania služby; preto sa od neho žiada „byť ochotný milovať 
ľud s novým, veľkodušným a čistým srdcom, pričom sa musí celkom zaprieť, odovzdávať sa 
naplno, bez prestania, verne a súčasne s akousi ,Božou horlivosťou› (porov. 2 Kor 11, 2), s než-
nosťou, ktorá pripomína materskú lásku“.63

40. Kňaz je teda povolaný formovať sa, aby jeho srdce a jeho život boli prispôsobené Pánu 
Ježišovi, a stal sa tak znamením Božej lásky pre každého človeka. Intímne spojený s Kris-
tom, bude môcť: hlásať evanjelium a stať sa nástrojom Božieho milosrdenstva; viesť a naprá-
vať; prihovárať sa a starať sa o duchovný život jemu zverených veriacich; počúvať a prijímať, 
v zhode s požiadavkami a hlbokými otázkami našich čias.64

d) Pre formáciu k zvnútorneniu a k spoločenstvu
41. Pastoračná starostlivosť o veriacich si vyžaduje, aby kňaz mal solídnu formáciu a do-

siahol vnútornú zrelosť, pretože sa nemôže obmedziť len na ukazovanie „jednoduchej ,fa-
sády‘ čnostných zvykov“, len na  vonkajšiu, formálnu poslušnosť abstraktným princípom, 
ale je povolaný konať s veľkou vnútornou slobodou. Vskutku sa od neho vyžaduje, aby deň 
za dňom zvnútorňoval evanjeliového ducha, vďaka stálemu, osobnému vzťahu priateľstva 
s Kristom, až po zdieľanie jeho citov a postojov.

Preto rastúc v láske, budúci kňaz sa má snažiť rozvíjať vyváženú a zrelú schopnosť nadvä-
zovať vzťahy s blížnymi. Je predovšetkým povolaný k základnej vyrovnanosti, ľudskej a du-
chovnej65, ktorá mu po prekonaní každej formy protagonizmu a citovej závislosti umožňí byť 
mužom spoločenstva, misie a dialógu,66 schopným rozdávať sa so štedrosťou a obetavosťou 
pre Boží ľud, kontemplujúc Pána, ktorý obetuje svoj život za druhých.

42. Pre sformovanie sa v duchu evanjelia, vnútorný človek potrebuje venovať pozornú, 
vernú starostlivosť duchovnému životu, prioritne koncentrovanú na spoločenstvo s Kristom 
podľa tajomstiev slávených v liturgickom roku a živenú osobnou modlitbou a meditáciou nad 
inšpirovaným slovom. V tichej modlitbe, ktorá ho otvára pre autentický vzťah s Kristom, sa 
seminarista stáva tvárnym na činnosť Ducha, ktorý ho postupne modeluje na obraz Majstra. 
V tomto intímnom vzťahu s Pánom a v bratskom spoločenstve budú seminaristi sprevádzaní, 

63	 Tamže
64	 František, Príhovor rektorom a chovancom pápežských kolégií a konventov v Ríme (12. mája 2014): L‘Osservatore 

Romano 108 (14. mája 2014), 5: „Niekedy pastier musí ísť vpred, aby ukazoval cestu; inokedy musí byť v strede, 
aby vedel, čo sa deje; niekedy zasa musí byť vzadu, aby pomohol posledným a tiež aby nasledoval čuch oviec, 
ktoré vedia, kde je dobrá tráva“; porov. tiež. Id., Generálna audiencia 26. marca 2014: L‘Osservatore Romano 
70 (27. marca 2014), 8; Príhovor kňazom Rímskej diecézy (6. marca 2014): L‘Osservatore Romano 54 (7. marca 
2014), 8. 

65	 Porov. Id., Príhovor účastníkom Sympózia pripraveného Kongregáciou pre klerikov pri príležitosti 50. výročia 
koncilových dekrétov „Optatam totius“ a „Presbyterorum ordinis“ (20. novembra 2015): L‘Osservatore Romano 
267 (21. novembra 2015), 8. 

66	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 18: AAS 84 (1992), 684 – 686.



﻿  |  93

aby spoznali a napravili „duchovné zosvetšenie“: posadnutnosť vonkajším zjavom, domýšľa-
vú doktrinálnu alebo disciplinárnu istotu, narcizmus alebo autoritárstvo, snahu presadzovať 
sa, len vonkajšiu a ostentatívnu starostlivosť o liturgickú činnosť, márnomyseľnosť, indivi-
dualizmus, neschopnosť počúvať druhého a každý karierizmus.67 Nech sú, naopak, vedení 
k jednoduchosti, striedmosti, pokojnému dialógu, autenticite a ako učeníci Majstrovej školy, 
nech sa naučia žiť a pracovať v tej pastoračnej láske, ktorá je v zhode s identitou „Kristových 
služobníkov a správcov Božích tajomstiev“ (1 Kor 4,1).

43. Kňazská formácia je postupom premeny, ktorá obnovuje srdce a myseľ osoby, aby 
dokázala „rozoznať, čo je Božia vôľa, čo je dobré, milé a dokonalé“ (Rim 12, 2). Postupný vnú-
torný rast vo formačnom napredovaní musí predovšetkým smerovať k tomu, aby z budúceho 
kňaza urobil „človeka rozlišovania“, schopného interpretovať realitu ľudského života vo svetle 
Ducha, a tak vyberať, rozhodovať sa a konať podľa Božej vôle.

Prvou oblasťou rozlišovania je osobný život a spočíva v  integrovaní vlastného príbehu 
a vlastnej reality do duchovného života takým spôsobom, aby povolanie ku kňazstvu nezo-
stalo uväznené v  ideálnej abstraktnosti ani nebolo ohrozené rizikom, že sa zredukuje len 
na obyčajnú prakticko-organizačnú činnosť, nezávislú od svedomia osoby. Evanjeliovo rozli-
šovať vlastný život znamená denne kultivovať hlboký duchovný štýl, aby bol tento život pri-
jatý a interpretovaný s plnou zodpovednosťou a rastúcou dôverou v Boha, orientujúc každý 
deň svoje srdce smerom k nemu.68

Ide o  pokornú a  neprestajnú prácu na  sebe –  presahujúcu introspektívne skúmania 
– v ktorej sa kňaz s úprimnosťou otvára pravde o živote a reálnym požiadavkám služby, učiac 
sa počúvať svedomie, ktoré posudzuje vnútorné hnutia a podnety motivujúce činnosti. Kňaz 
sa tak učí duchovnými a mentálnymi silami duše i tela ovládať seba samého; učí sa zmyslu 
toho, čo možno spraviť a čo nie je vhodné alebo by sa robiť nemalo; začína spravovať vlastné 
energie, programy, úlohy, s vyrovnanou sebadisciplínou a úprimným poznaním vlastných 
limitov a vlastných možností. Táto práca sa nemôže konať dostatočným spôsobom, ak by sa 
človek opieral len o vlastné ľudské sily; práve naopak, spočíva na prvom mieste v prijatí daru 
Božej milosti, ktorá nás robí schopnými prekonať seba samých, ísť za hranice vlastných po-
trieb a vonkajších podmieneností, aby sme žili v slobode Božích detí. Je to skutočný „pohľad 
dovnútra“ a duchovná vízia celku, ktorá riadi celý život a službu, prostredníctvom ktorej sa 
učíme konať s rozvážnosťou a odhadovať dôsledky svojich skutkov, napriek niektorým okol-
nostiam, ktoré jasný úsudok o veciach robia ťažkým.

Toto autentické napredovanie smerom k sebe samým si vyžaduje pozornú starostlivosť 
o  vlastné vnútro, prostredníctvom osobnej modlitby, duchovného vedenia, každodenné-

67	 Porov. Evangelii gaudium, č. 93 – 97: AAS 105 (2013), 1059 – 1061.
68	 Toto je „základná otázka nášho kňazského života: kam je orientované moje srdce? Otázka, ktorú si my kňazi 

musíme klásť často, každý deň, každý týždeň: kde je orientované moje srdce?“, František, Homília pri Jubileu 
kňazov a seminaristov (3. júna 2016): L‘Osservatore Romano 126 (4. júna 2016), 8.



94  | 

ho kontaktu s Božím slovom, „veriaceho čítania“ kňazského života spolu s ďalšími kňazmi 
a s biskupom, a všetky nástroje užitočné na pestovanie čností obozretnosti a úsudku. Na tej-
to permanentnej ceste rozlišovania kňaz dokáže odhaliť a pochopiť vlastné pohnútky, dary, 
potreby, krehkosti, aby „sa oslobodil od všetkých nezriadených náklonností a potom – čo 
ich eliminoval – hľadal a nachádzal Božiu vôľu v usporiadaní vlastného života v zameraní sa 
na spásu duše“.69

e) Formačné prostriedky
e.1. Osobné sprevádzanie70

44. Seminaristi, v  rozličných etapách svojho napredovania, potrebujú byť sprevádzaní 
osobným spôsobom tými, ktorí vedú výchovné dielo, každý podľa vlastnej úlohy a vlastných 
kompetencií. Cieľom osobného sprevádzania je uskutočňovať rozlišovanie povolania a for-
movať misijného učeníka.

45. Vo formačnom procese sa žiada, aby sa seminarista poznal a nechal sa poznať, nadvia-
žuc úprimným a transparentným spôsobom vzťah s formátormi.71 Osobné sprevádzanie má 
mať za cieľ „docibilitas“ Duchu Svätému a predstavuje nevyhnutný nástroj formácie.

46. Je nevyhnutné, aby rozhovory s formátormi boli pravidelné a časté; týmto spôsobom, 
v tvárnosti pre činnosť Ducha, seminarista sa bude môcť postupne prispôsobovať Kristovi. 
Toto sprevádzanie musí integrovať všetky aspekty ľudskej osoby, vychovávajúc na počúvanie, 
na dialóg, ku skutočnému zmyslu poslušnosti a vnútornej slobody. Je úlohou každého formá-
tora, konajúceho na tej úrovni, ktorá mu prináleží, pomáhať seminaristovi, aby si uvedomil 
vlastný stav, prijaté talenty, a aj vlastné slabosti, dávajúc sa stále viac k dispozícii činnosti 
milosti.

47. Nevyhnutným prvkom v procese doprevádzania je vzájomná dôvera.72 Vo formačnom 
pláne sa musia hľadať a načrtnúť konkrétne spôsoby, ktorými takáto dôvera môže byť pod-
porovaná a uchovávaná. Treba sa predovšetkým snažiť vopred pripraviť všetky podmienky, 
ktoré môžu nejakým spôsobom vytvoriť pokojné ovzdušie pre spoľahnutie sa a vzájomnú dô-
veru: bratská blízkosť, empatia, pochopenie, schopnosť počúvať a zdieľať a – predovšetkým 
– koherentné svedectvo života.

69	 Ignác z Loyoly, Duchovné cvičenia, 1.
70	 Porov. Evangelii gaudium, č. 169-173: AAS 105 (2013), 1091 – 1092.
71	 Porov. František, Príhovor seminaristom, novicom a  novickám pochádzajúcim z  rozličných častí sveta pri 

príležitosti Roku viery (6. júla 2013): Insegnamenti I/2 (2013), 9.
72	 Porov. Usmernenia pre používanie psychologických kompetencií pri prijímaní a  formácii kandidátov 

na kňazstvo, č. 12: Enchiridion Vaticanum 25 (2011), 1273 – 1277.



﻿  |  95

48. Sprevádzanie musí byť prítomné od počiatku formačného postupu a počas celého 
života, i keď odlišnými spôsobmi po vysviacke. Seriózne rozlišovanie od počiatku situácie 
povolania kandidáta zabráni zbytočnému odďaľovaniu posúdenia vhodnosti pre kňazskú 
službu, čím sa predíde tomu, aby sa seminarista dostal až po prah vysviacky bez toho, že by 
boli overené nevyhnutne vyžadované podmienky.73

49. Formátor je povolaný uchovávať v diskrétnosti poznanie o živote seminaristov. Nále-
žité sprevádzanie, vyvážené a rešpektujúce slobodu a svedomie druhých, ktoré im napomôže 
v ich ľudskom a duchovnom raste, si vyžaduje, aby každý formátor bol vybavený schopnos-
ťami a  zdrojmi ľudskými,74 duchovnými,75 pastoračnými a  profesionálnymi. Okrem toho, 
u tých, ktorí vedú formáciu, je potrebná špecifická príprava76 a ušľachtilé odovzdanie sa tejto 
dôležitej úlohe. Nevyhnutní sú formátori, ktorí dokážu zaručiť svoju neustálu prítomnosť 
a ktorí sú predovšetkým svedkami toho, ako milovať a slúžiť Božiemu ľudu, rozdávajúc sa 
bez výhrad Cirkvi.77

e.2. Komunitné sprevádzanie
50. Zdravá formačná pedagogika nemôže zabudnúť venovať pozornosť skúsenosti a dyna-

mikám skupiny, do ktorej je seminarista začlenený. Komunitný život počas rokov počiatočnej 
formácie sa musí dotknúť všetkých jednotlivcov, očisťovať ich úmysly a premieňať ich sprá-
vanie v perspektíve postupného prispôsobenia sa Kristovi. Formácia sa každodenne usku-
točňuje prostredníctvom medziosobných vzťahov, okamihov zdieľania a konfrontácie, ktoré 
prispievajú k rastu „ľudskosti“, v ktorej povolanie konkrétne dozrieva.

51. Táto komunitná oblasť osoží vzťahu s biskupom, spolubratmi v kňazstve a s veriacimi. 
Skúsenosť komunitného života je vzácnym a nevyhnutným prvkom vo formácii tých, ktorí 
budú povolaní, v budúcnosti k vykonávaniu skutočného duchovného otcovstva78 v im zve-
rených komunitách. Každý kandidát, ktorý sa pripravuje na službu, sa musí stále hlbšie cítiť 
priťahovaný k spoločenstvu.79

73	 Porov. tamže, č. 8 a 11: Enchiridion Vaticanum 25 (2011), 1262 – 1267.
74	 Porov. tamže, č. 3-4.
75	 Porov. Kongregácia pre katolícku výchovu, Okružný list O niektorých najnaliehavejších aspektoch kňazskej 

formácie v seminároch (6. január 1980): Enchiridion Vaticanum 7 (2001), 45 – 90.
76	 Porov. Ead., Nariadenia o príprave vychovávateľov v seminároch (4. novembra 1993): Enchiridion Vaticanum 

13 (1996), 3151 – 3284; por. tiež Pastores dabo vobis, č. 66: AAS 84 (1992), 772 – 774.
77	 Porov. Nariadenia o príprave vychovávateľov v seminároch, č. 4.19.29 – 32.66: Enchiridion Vaticanum 13 (1996), 

3155; 3184; 3200 – 3207; 3260 – 3262; Apostolorum successores, č. 89: Enchiridion Vaticanum 22 (2006), 1777 
– 1780.

78	 Porov. František, Príhovor seminaristom, novicom a  novickám pochádzajúcim z  rozličných častí sveta pri 
príležitosti Roku viery (6. júla 2013): Insegnamenti I/2 (2013), 8.

79	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 17; 22–23; 43.59: AAS 84 (1992), 682–684; 690–694; 731–733; 761–762. 



96  | 

Duch spoločenstva sa zakladá na tom, že Cirkev ako ľud zhromaždený Kristom, je po-
volaná žiť, a od svojich počiatkov žila, skúsenosť komunitného života.80 Treba potom vziať 
do úvahy, že keď kňazi prijmú sviatosť presbyterátu, „sú navzájom dôverne spojení sviatost-
ným bratstvom“ a „tvoria jediné presbytérium v diecéze, ktorej službe sa venujú pod vedením 
vlastného biskupa“.81 Na základe vlastnej vysviacky je kňaz súčasťou rodiny, ktorej otcom je 
biskup.82

52. V  Cirkvi, ktorá je „dom a  škola spoločenstva“83 a  ktorá „svoju jednotu odvodzuje 
od jednoty Otca, Syna a Ducha Svätého“,84 je kňaz povolaný byť „človekom budujúcim spo-
ločenstvo!85 Preto v seminári vzťahy, vytvorené medzi formátormi a seminaristami i medzi 
seminaristami navzájom, musia byť poznačené otcovstvom a bratstvom.86 De facto bratstvo 
sa buduje prostredníctvom duchovného rastu, ktorý si vyžaduje neustálu snahu prekonávať 
rozličné formy individualizmu. Bratský vzťah „nemôže byť len vecou ponechanou na náho-
du, na vhodné okolnosti“,87 ale skôr vedomým rozhodnutím a neustálou výzvou.

Komunita v seminári je de facto rodina, charakterizovaná klímou, ktorá podporuje pria-
teľstvo a bratstvo. Takáto skúsenosť pomôže seminaristovi v budúcnosti lepšie chápať potre-
by, dynamiky a tiež problémy rodín, ktoré budú zverené do jeho pastoračnej starostlivosti.88 
V tejto optike bude veľmi prospešné pre seminárnu komunitu otvoriť sa na prijatie a zdieľa-
nie s rozličnými skutočnosťami, napríklad rodinami, zasvätenými osobami, mladými, štu-
dentmi, chudobnými.

f) Jednota formácie
53. V zmysle stálej skúsenosti učeníctva je formácia jednotným a integrálnym postupom, 

ktorý začína v seminári a pokračuje v kňazskom živote ako permanentná formácia vyžadu-
júca si pozornosť a starostlivosť na každom kroku. Aj keď „účinnosť formácie z veľkej časti 
závisí od silnej a zrelej osobnosti vychovávateľov“,89 treba pamätať, že najskôr seminarista 
– a potom kňaz je „nevyhnutným a nenahraditeľným protagonistom svojej formácie“.90

80	 Porov. Sk 2, 42.
81	 Presbyterorum ordinis, č. 8: AAS 58 (1966), 1003.
82	 Porov. Christus Dominus, č. 16 a 28: AAS 58 (1966), 680–681 a 687; Apostolorum successores, č. 76 a  107: 

Enchiridion Vaticanum 22 (2006), 1740-1742 a 1827-1828.
83	 Ján Pavol II., Apoštolský list Novo millennio ineunte (6. januára 2001), č. 43: AAS 93 (2001), 297.
84	 Cipriano, De dominica oratione 23: CSEL III A, s. 285.
85	 Pastores dabo vobis, č. 18: AAS 84 (1992), 684.
86	 Porov. tamže, č. 60: AAS 84 (1992), 764–762;  František, Príhovor seminaristom, novicom a  novickám 

pochádzajúcim z rozličných častí sveta pri príležitosti Roku viery (6. júla 2013); Insegnamenti I/2 (2013), 11.
87	 František, Stretnutie s diecéznymi kňazmi v katedrále, Cassano all‘Jonio (21. júna 2014): L‘Osservatore Romano 

140 (22. júna 2014), 7.
88	 Porov. Kongregácia pre katolícku výchovu, Nariadenia o  formácii seminaristov vzhľadom na  problémy 

týkajúce sa manželstva a rodiny (19. marca 1995), č. 33.
89	 Pastores dabo vobis, č. 66: AAS 84 (1992), 772 – 774. 
90	 Tamže, č. 69: AAS 84 (1992), 778.



﻿  |  97

IV. POČIATOČNÁ A PERMANENTNÁ FORMÁCIA
54. Po prvom, nevyhnutnom rozlišovaní povolania, možno formáciu – chápanú ako jed-

notné a neprerušené učenícke a misijné napredovanie91 – rozdeliť do dvoch veľkých častí: 
počiatočná formácia v seminári a permanentná formácia v kňazskom živote.

55. Počiatočná formácia sa týka času, ktorý predchádza kňazskej vysviacke od začiatku 
propedeutického obdobia, ktoré je jej integrálnou súčasťou. Preto ju musí charakterizovať 
formačný obsah, ktorý pripravuje seminaristu na  kňazský život. To si vyžaduje trpezlivú 
a poctivú prácu na osobe – otvorenej pre Ducha Svätého; jej cieľom je formácia kňazského 
srdca.

56. Permanentná formácia je celkom nevyhnutná pre život každého kňaza a na vykoná-
vanie jeho služby; vskutku vnútorný postoj kňaza musí charakterizovať permanentná ocho-
ta pre Božiu vôľu, nasledujúc príklad Krista. Z tejto ochoty vyplýva trvalé obrátenie srdca, 
schopnosť čítať život a udalosti vo svetle viery a – predovšetkým – pastoračnej lásky, na úplné 
darovanie seba Cirkvi podľa Božieho plánu.

V tomto zmysle by bolo neúplné a chybné považovať permanentnú formáciu za obyčajnú 
„aktualizáciu“ kultúrneho alebo pastoračného charakteru, vzhľadom na počiatočnú formá-
ciu v seminári; preto „už vo veľkom seminári treba pripravovať budúcu permanentnú formá-
ciu, otvoriť duše a podnietiť túžbu budúcich kňazov, ukázať im jej nevyhnutnosť, výhody aj 
ducha a zabezpečiť podmienky na jej realizáciu“.92

a) Počiatočná formácia a jej etapy
57. Počiatočná formácia môže byť ďalej rozdelená do štyroch veľkých etáp: „etapa pro-

pedeutická“, „etapa filozofických štúdií“ alebo „učenícka“, „etapa teologických štúdií“ alebo 
„konfiguračná“ a „etapa pastoračná“ alebo „syntézy povolania“, ktorej charakteristiky budú 
detailne vyjadrené neskôr. Počas celého života kňazi zostávajú „učeníkmi“, s neustálou túž-
bou „prispôsobiť sa“ Kristovi, aby konali pastoračnú službu. Ide vskutku o rozmery neustále 
prítomné v napredovaní každého seminaristu, ktorým sa postupne venuje vážna pozornosť 
– v procese formačného napredovania – bez toho, aby sa zabudlo na tie ostatné.

91	 František, List účastníkom Mimoriadneho generálneho zhromaždenia Talianskej biskupskej konferencie 
(8. novembra 2014): L‘Osservatore Romano 258 (12. novembra 2014), 7: „Formácia, o  ktorej hovoríme, je 
skúsenosť trvalého učeníctva, ktorá približuje ku Kristovi a umožňuje dosahovať čoraz väčšiu zhodu s ním. 
Preto nemá koniec, lebo kňazi nikdy neprestanú byť učeníkmi Ježiša, neprestanú ho nasledovať. Teda 
formácia ako učeníctvo sprevádza celý život vysväteného služobníka a týka sa integrálne jeho osoby a jeho 
služby. Počiatočná formácia a permanentná formácia sú dva okamihy tej istej skutočnosti: napredovanie 
učeníka kňaza, ktorý je zamilovaný do svojho Pána a neustále ho nasleduje».

92	 Pastores dabo vobis, č. 71: AAS 84 (1992), 783.



98  | 

58. Na konci každej etapy je dôležité overiť, že vlastné ciele daného výchovného obdobia 
boli dosiahnuté, berúc do úvahy periodické hodnotenia, najlepšie semestrálne, alebo pri-
najmenšom ročné, ktoré formátori urobia písomne. Dosiahnutie formačných cieľov nemusí 
byť nevyhnutne zviazané s časom stráveným v seminári, a najmä s uskutočnenými štúdiami. 
Neslobodno prísť ku kňazstvu len na základe následnosti etáp poukladaných chronologic-
ky za sebou a dopredu stanovených, „kváziautomaticky“, nezávisle od efektívnych progre-
sov v komplexnom, integrálnom dozrievaní; vysviacka predstavuje reálne dosiahnutú métu 
v duchovnom napredovaní, ktoré postupne pomohlo seminaristovi zobrať na vedomie pri-
jaté povolanie a vlastné charakteristiky kňazskej identity, čím mu umožnilo dosiahnuť nevy-
hnutnú ľudskú, kresťanskú a kňazskú zrelosť.

Od spoločenstva formátorov sa žiada koherencia a objektivita v pravidelnom integrálnom 
hodnotení seminaristov, majúc na pamäti štyri dimenzie formácie, o ktorých sa bude hovoriť 
v piatej kapitole; od seminaristu sa žiada učenlivosť, neustále prehodnocovanie vlastného 
života a prístupnosť pre bratské napomenutie, aby stále lepšie zodpovedal impulzom milosti.

a.1. Propedeutická etapa
59. Vo svetle skúsenosti nazhromaždenej za  posledné desaťročia93 bola uznaná nevy-

hnutnosť venovať celé jedno obdobie – zvyčajne nie menej ako jeden rok a nie viac ako dva 
– príprave úvodného charakteru, v perspektíve nasledujúcej kňazskej formácie, alebo – nao-
pak – rozhodnutia vydať sa na inú životnú cestu.

Propedeutická etapa je nevyhnutná formačná časť, ktorá má svoju špecifickosť. Principi-
álnym cieľom je položiť solídne základy duchovného života a podporiť väčšie poznanie seba 
na osobný rast. Na začatie a postupné dozrievanie duchovného života bude predovšetkým 
nevyhnutné uviesť seminaristov do modlitby prostredníctvom sviatostného života, liturgie 
hodín, zoznámenia sa s Božím slovom, ktoré sa pokladá za dušu a sprievodcu na ceste, s ti-
chom, modlitbou v  mysli, duchovným čítaním. Okrem toho tento čas je vhodný na prvé 
a syntetické poznanie kresťanskej doktríny prostredníctvom štúdia Katechizmu Katolíckej 
cirkvi a na rozvíjanie dynamiky sebadarovania vo farskej a charitatívnej skúsenosti. Napokon 
propedeutická fáza môže byť užitočná pre eventuálne dokončenie kultúrnej formácie.

Štúdiá propedeutickej etapy nech zostanú jasne odlíšené od filozofických štúdií.

93	 Propedeutická etapa nasleduje po intuícii povolania a prvom sprevádzaní povolania ešte mimo seminára, 
por. Pastores dabo vobis, č. 62: AAS 84 (1992), 767 – 768. Kongregácia pre katolícku výchovu si od roku 
1980 priala predloženie tejto iniciačnej etapy: „vyhrotila sa nevyhnutnosť zintenzívniť prípravu kandidátov 
do  veľkého seminára nielen z  pohľadu intelektuálneho, ale aj a  predovšetkým z  pohľadu ľudského 
a  duchovného“, Kongregácia pre katolícku výchovu, Informačný dokument Il periodo propedeutico (10. 
mája 1998), III. č. 1. Aj Kongregácia pre evanjelizáciu národov si predtým v  jednom obežníku z 25. apríla 
1987 priala propedeutickú etapu ako „predĺžené obdobie rozlišovania povolania, dozrievania v duchovnom 
a  komunitnom živote a  tiež eventuálnej obnovy kultúrnej prípravy v  perspektíve filozofie a  teológie“: 
Enchiridion Vaticanum 10 (1989), 1214.



﻿  |  99

60. Propedeutická fáza môže byť rozčlenená podľa kultúr a skúseností miestnych cirkví, 
avšak v každom prípade to musí byť skutočný čas rozlišovania povolania, strávený v rámci 
komunitného života, a „naštartovania» nasledujúcich etáp iniciačnej formácie.

Je dôležité zdôrazniť vo formačnom návrhu aspekt spoločenstva s vlastným biskupom, 
kňazom a s celou miestnou cirkvou, aj vzhľadom na fakt, že nemálo povolaní, predovšetkým 
dnes, pochádza z rozličných skupín a hnutí, a potrebujú si vytvoriť hlbšie putá s diecéznou 
realitou.94

Je vhodné, aby sa propedeutická fáza prežívala v spoločenstve s komunitou odlíšenou 
od komunity veľkého seminára – a tam, kde je to možné, mala aj osobitné sídlo. Nech sa teda 
ustanoví propedeutika s vlastnými formátormi, zameraná na dobrú ľudskú a kresťanskú for-
máciu, a na seriózny výber kandidátov do veľkého seminára.95

a.2. Etapa filozofických štúdií (alebo učenícka)
61. Koncept učeníctva. Učeník je ten, ktorý je povolaný Pánom, aby bol s ním (porov. Mk 

3, 14), aby ho nasledoval a aby sa stal misionárom evanjelia. Denne sa učí vstupovať do tajom-
stiev Božieho kráľovstva, prežívajúc hlboký vzťah s Ježišom. Bytie s Kristom sa stáva peda-
gogicko-duchovným napredovaním, ktoré mení existenciu človeka a robí ho svedkom jeho 
lásky k svetu.

62. Skúsenosť a dynamika učeníctva, ktorá, ako už bolo spomenuté, trvá po celý život a za-
hŕňa celú kňazskú formáciu, si pedagogicky vyžaduje špecifickú etapu, do ktorej majú byť za-
pojené všetky možné energie – na zakorenenie seminaristu do nasledovania Krista (sequela 
Christi), počúvaním jeho Slova, jeho uchovávaním v srdci a uvádzaním do praxe. Tento špe-
cifický čas charakterizuje formácia Ježišovho učeníka určeného byť pastierom, s osobitnou 
pozornosťou voči ľudskému rozmeru, v harmónii s duchovným rastom, napomáhajúc semi-
naristovi, aby v ňom dozrelo konečné rozhodnutie nasledovať Pána v služobnom kňazstve, 
v prijatí evanjeliových rád, podľa spôsobov vlastných tejto etape.

63. Táto fáza, zatiaľ čo pripravuje na etapu teologických štúdií, alebo konfiguračnú etapu, 
a usmerňuje k definitívnemu rozhodnutiu pre kňazstvo, umožňuje – v otvorení sa Duchu 
Svätému – systematickú prácu na osobnosti seminaristov. V postupe kňazskej formácie ni-
kdy nie je dosť zdôrazňovania dôležitosti ľudskej formácie. Svätosť kňaza je s ňou spojená 
– a do veľkej miery závisí od opravdivosti a zrelosti jeho ľudskosti. Absencia dobre štruktu-
rovanej a vyrovnanej osobnosti predstavuje vážnu a objektívnu prekážku pre napredovanie 
formácie ku kňazstvu.
94	 Porov. Il periodo propedeutico, III, č. 5.
95	 František, Príhovor k  plenárnemu zasadnutiu Kongregácie pre klerikov (3. októbra 2014). L‘Osservatore 

Romano 226 (4. októbra 2014), 8: «je treba dobre študovať priebeh povolania! Dobre preskúmať, či je od Pána, 
či daný muž je zdravý, či je vyrovnaný, či je schopný darovať život, evanjelizovať, či je schopný vytvoriť rodinu 
– a zriecť sa jej – pre nasledovanie Ježiša».



100  | 

Preto si seminaristi majú zvyknúť ovládať svoj charakter, rásť v sile ducha a – vo všeobec-
nosti – naučiť sa ľudským čnostiam, ako „lojálnosti, rešpektovaniu spravodlivosti, vernosti 
danému slovu, vľúdnosti pri zaobchádzaní, diskrétnosti a láske pri zhováraní sa“,96 ktoré ich 
urobia živými odrazmi Ježišovho ľudstva a mostom, ktorý spája ľudí s Bohom. Pre dosiahnu-
tie solídnej fyzickej, psychoafektívnej a spoločenskej zrelosti, ktorá sa vyžaduje od pastiera, 
bude užitočné fyzické a športové cvičenie, ako aj výchova k vyrovnanému štýlu života. Okrem 
nevyhnutného sprevádzania formátorov a duchovného vodcu, pre integrovanie základných 
aspektov osobnosti, môže byť v niektorom prípade nápomocné aj špecifické psychologické 
sprevádzanie.

Tento formačný proces je zacielený na výchovu osoby pre pravdu o vlastnom bytí, pre 
slobodu a sebaovládanie smerujúce k prekonaniu rozličných foriem individualizmu, ako aj 
na úprimné sebadarovanie, ktoré otvára pre štedrú oddanosť voči druhým.

64. Ľudské dozrievanie je vzbudené a napomáhané činnosťou milosti, ktorá usmerňuje 
rast duchovného života. Ten zasa umožňuje seminaristovi žiť v Božej prítomnosti, s posto-
jom modlitby – a je založený na jeho osobnom vzťahu s Kristom, ktorý upevňuje učenícku 
identitu.

65. Ide o postup transformácie, ktorá zapája celé spoločenstvo. V ňom, prostredníctvom 
špecifického príspevku formátorov a osobitným spôsobom duchovného vodcu, je navrhnutý 
pedagogický plán napredovania, ktorý podporuje kandidáta v jeho dynamike rastu, pomáha 
mu uvedomiť si vlastnú chudobu a – zároveň – potrebu Božej milosti a bratského napomí-
nania.

66. Dĺžka tejto etapy, ktorá nesmie byť kratšia ako dva roky, bude zahŕňať dostatočný čas 
na dosiahnutie cieľov, ktoré sú jej vlastné – a zároveň – na získanie nevyhnutného pozna-
nia filozofie a humanitných vied. Je nevyhnutné, aby bola náležite ocenená a pochopená vo 
svojich špecifických cieľoch, a nebola pokladaná len za „povinný prechod“ na pristúpenie 
k teologickým štúdiám.

67. Na záver etapy filozofických štúdií – alebo učeníckej etapy – by seminarista, po do-
siahnutí adekvátnej vnútornej slobody a zrelosti, mal už mať k dispozícii nástroje potrebné 
na pokojné a radostné začatie cesty, ktorá ho privedie k väčšiemu prispôsobeniu sa Kristo-
vi v povolaní ku kňazskej službe. Vskutku po tejto etape bude možné prijatie seminaristu 
medzi kandidátov posvätného stavu (petitio, alebo kandidatúra, atď.) – keď je zrejmé, že 
jeho úmysel, podporený požadovanými schopnosťami, dosiahol dostatočnú zrelosť.97 Cirkev 
– prijímajúc obetovanie seba zo strany seminaristu, si ho vyberá a povoláva, aby sa pripravil 

96	 Optatam totius, č. 11: AAS 58 (1966), 720.
97	 Porov. Pavol VI., Apoštolský list Ad pascendum (15. augusta 1972), I, a) a c): AAS 64 (1972), 538 – 539.



﻿  |  101

na budúce prijatie posvätného stavu. Predpokladajúc zodpovedné rozhodnutie seminaris-
tu, prijatie medzi kandidátov posvätného stavu predstavuje pre neho pozvanie napredovať 
vo vlastnej formácii, v prispôsobovaní sa Kristovi Pastierovi, prostredníctvom formálneho 
uznania Cirkvi.

a.3. Etapa teologických štúdií (alebo konfiguračná)
68. Koncept prispôsobenia. Ako už bolo povedané, celý život kňaza je od okamihu povo-

lania neprestajnou formáciou: formáciou Ježišovho učeníka, ochotného prijímať pôsobenie 
Ducha Svätého na službu Cirkvi. Pedagogika počiatočnej formácie – v prvých rokoch semi-
nára – sa zameriavala predovšetkým nato, aby voviedla kandidáta do sequela Christi, nasle-
dovania Krista; na konci tejto etapy, takzvanej učeníckej, sa formácia koncentruje nato, aby 
seminaristu prispôsobila Kristovi, Pastierovi a Služobníkovi – aby s ním spojený mohol zo 
svojho života urobiť dar pre druhých.

Toto prispôsobenie si vyžaduje hlboký vstup do kontemplácie osoby Ježiša Krista, milo-
vaného Otcovho Syna, poslaného ako pastiera Božieho ľudu. Prispôsobenie robí vzťah s Kris-
tom intímnejším a osobnejším, a zároveň napomáha poznaniu a prijatiu kňazskej identity.

69. Etapa teologických štúdií, alebo konfiguračná, je osobitným spôsobom zacielená 
na vlastnú duchovnú formáciu kňaza, kde sa postupné uspôsobovanie Kristovi stáva skúse-
nosťou, ktorá v živote učeníka vzbudzuje pocity a správania vlastné Božiemu Synovi; zároveň 
táto etapa uvádza do osvojenia si kňazského života, oživovaného túžbou a podporovaného 
schopnosťou obetovať sa v pastoračnej službe Božiemu ľudu. Táto etapa umožňuje postupné 
zakorenenie vo fyziognómii Dobrého pastiera, ktorý pozná svoje ovce, dá za ne aj život98 
a vydáva sa hľadať tie, ktoré sú mimo ovčinca (porov. Jn 10, 14 – 17).

Obsah tejto etapy je náročný a silne zaťažujúci. Vyžaduje sa trvalá zodpovednosť v pre-
žívaní kardinálnych i teologálnych čností, ako aj evanjeliových rád99 – a tiež v snahe stať sa 
tvárnym pre pôsobenie Boha prostredníctvom darov Ducha Svätého, podľa rozhodnej kňaz-
skej a misionárskej perspektívy; taktiež postupné nové čítanie vlastného osobného príbehu, 
podľa dôsledného profilu pastoračnej lásky, ktorá oživuje, formuje a motivuje život kňaza.100

70. Sociálne nasadenie, ktoré charakterizuje prispôsobenie sa Kristovi Služobníkovi 
a Pastierovi, môže zodpovedať teologickej etape – bez toho, že by táto etapa vyčerpávala celú 
jeho vnútornú dynamiku a obsah. Konkrétne, mala by byť zaručená plodná a harmonická 

98	 Direktórium pre službu a život kňazov: č. 8: „Možno teda povedať, že prispôsobenie sa Kristovi prostredníctvom 
sviatostného zasvätenia, definuje kňaza v lone Božieho ľudu, robí ho účastným – spôsobom, ktorý je mu 
vlastný – na posväcujúcej, učiacej a pastoračnej moci samého Ježiša Krista Hlavy a Pastiera Cirkvi. Kňaz, 
stávajúc sa podobnejším Kristovi, je – vďaka nemu a nie sám od seba – spolupracovníkom na spáse bratov: 
nie je to viac on, kto žije a existuje, ale Kristus v ňom (porov. Gal 2, 20)“.

99	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 27: AAS 84 (1992), 710.
100	 Porov. tamže, č. 23: AAS 84 (1992), 691 – 694.



102  | 

interakcia medzi ľudskou a duchovnou zrelosťou a medzi životom modlitby a teologickým 
štúdiom.

71. V optike a v perspektíve služby pre niektorú miestnu cirkev sú seminaristi povolaní 
osvojiť si duchovnosť diecézneho kňaza, charakterizovanú nezištnou oddanosťou cirkevnej 
oblasti, do ktorej patrí alebo tej, v ktorej bude vykonávať svoju službu, ako pastier a služobník 
všetkých v špecifickom kontexte (porov. 1 Kor 9,19). Čo sa týka zväzku s miestnou cirkvou, 
táto diecézna príslušnosť sa špecificky týka sekulárneho kléru , avšak vzťahuje sa bez rozdielu 
aj na všetkých kňazov, ktorí v nej vykonávajú službu, i keď v zhodnocovaní charizmy, ktorá je 
každému z nich vlastná. To tiež znamená prispôsobovať vlastný spôsob vnímania a konania, 
v spoločenstve s biskupom a spolubratmi kňazmi, pre dobro danej časti Božieho ľudu101.

Táto nevyhnutná láska k  diecéze môže byť užitočne obohatená ďalšími charizmami, 
vzbudzovanými činnosťou Ducha Svätého. Rovnakým spôsobom dar kňazstva prijatý v po-
svätnej vysviacke v sebe zahŕňa odovzdanosť univerzálnej Cirkvi, a preto otvára pre spásnu 
misiu nasmerovanú ku všetkým ľuďom, až do posledných krajov zeme (porov. Sk 1, 8).102

72. V priebehu tejto etapy, podľa zrelosti každého jednotlivého kandidáta a na základe 
formačnej účelnosti, budú seminaristom udelené ministériá lektorátu a akolytátu, aby ich 
mohli vhodný čas vykonávať a lepšie sa disponovať pre budúce služby Slovu a oltáru.103 Lekto-
rát predkladá seminaristovi „výzvu“ dať sa pretvárať Božím slovom, ktoré má byť predmetom 
jeho modlitby a štúdia. Udelenie akolytátu naznačuje hlbšiu účasť na službe Krista, ktorý sa 
daruje – a je prítomný v Eucharistii, v zhromaždení i v bratovi.

Preto spojené s vhodnou duchovnou prípravou, obe ministériá umožňujú intenzívnejšie 
prežívať to, čo si žiada konfiguračná etapa – v rámci ktorej je namieste ponúknuť lektorom 
a akolytom konkrétne možnosti na vykonávanie prijatých ministérií – nielen v liturgickom 
prostredí, ale aj v katechéze, v evanjelizácii a v službe blížnemu.

V  každom prípade adekvátne sprevádzanie by mohlo odhaliť, že povolanie, o  ktorom 
si mládenec myslel, že ho dostal – aj keď eventuálne rozpoznané v priebehu prvej etapy 
– v skutočnosti povolaním k služobnému kňazstvu nie je, alebo nebolo dostatočne rozvíjané. 
V takom prípade z vlastnej iniciatívy alebo po smerodajnom zásahu zo strane formátorov, 
seminarista musí prerušiť formačný postup smerujúci ku kňazskej vysviacke.

101	 František, Príhovor kňazom diecézy Caserta (26. júla 2014): L‘Osservatore Romano 171 (28. – 29. júla 2014), 5: 
„Kde je teda centrum duchovnosti diecézneho kňaza? [...] V tom, že má schopnosť otvárať sa pre diecéznosť 
[...] čo znamená mať vzťah s  biskupom, ktorý sa musí neustále uskutočňovať a  rásť... Na  druhom mieste 
diecéznosť znamená mať vzťah s ostatnými kňazmi, s celým presbytériom. Neexistuje duchovnosť diecézneho 
kňaza bez týchto dvoch vzťahov: s biskupom a s presbytériom. Sú nevyhnutné.“

102	 Porov. Presbyterorum ordinis, č. 10: AAS 58 (1966), 1007 – 1008; Pastores dabo vobis, č. 17: AAS 84 (1992), 682 
– 684. 

103	 Porov. Pavol VI., Apoštolský list Ministeria quaedam (15. augusta 1972), V–VI: AAS 64 (1972), 532 – 533.



﻿  |  103

73. Etapa teologických štúdií, alebo konfiguračná, je v  každom prípade orientovaná 
na udelenie posvätnej vysviacky. Na  jej konci, alebo počas nasledujúcej, ak je seminarista 
podľa úsudku biskupa, ktorý si vypočul formátorov, spôsobilý, požiada a prijme diakonskú 
vysviacku, ktorou nadobudne stav klerika a s ním spojené práva a povinnosti – a bude inkar-
dinovaný „buď do nejakej partikulárnej cirkvi alebo osobnej prelatúry, buď do niektorého 
inštitútu zasväteného života alebo do spoločnosti“,104 alebo do združenia či ordinariátu, ktoré 
majú toto splnomocnenie.

a.4. Pastoračná etapa (alebo etapa syntézy povolania)
74. Pastoračná etapa (alebo etapa syntézy povolania) je v období medzi pobytom v semi-

nári a následnou kňazskou vysviackou, ktorej, samozrejme, predchádza udelenie diakonátu. 
Cieľ tejto etapy je dvojaký: na jednej strane ide o začlenenie do pastoračného života s postup-
ným prijatím zodpovednosti v duchu služby; na druhej strane o snahu adekvátne sa pripraviť, 
prijímajúc náležité sprevádzanie v perspektíve kňazstva. V tejto etape je kandidát pozvaný, 
aby slobodným, uvedomelým a definitívnym spôsobom deklaroval vlastnú vôľu byť kňazom, 
potom, čo prijal diakonskú vysviacku.105

75. V partikulárnych cirkvách v tomto ohľade existuje veľká rôznosť skúseností, a priná-
leží biskupským konferenciám stanoviť formačné postupy zamerané na diakonskú a kňaz-
skú vysviacku. Zvyčajne sa táto etapa uskutočňuje mimo budovy seminára, aspoň na určitú 
konzistentnú časť času. Toto obdobie, ktoré sa obyčajne prežíva v službe spoločenstvu, môže 
významne ovplyvniť osobnosť kandidáta. Preto sa odporúča, aby farár – alebo iný zodpoved-
ný za pastoračnú realitu – ktorý prijíma seminaristu, boli si vedomí formačnej úlohy, ktorá sa 
im zveruje a sprevádzali ho v jeho postupnom začleňovaní.

76. Ordinár, po dohode s rektorom seminára, v ktorom sa seminarista formoval, berúc 
do úvahy potreby presbytéria a ponúkané formačné príležitosti, určí každému seminaristovi 
jedno spoločenstvo, kde bude vykonávať vlastnú pastoračnú službu.106 Trvanie tejto formač-
nej etapy je rôzne a závisí od efektívnej zrelosti a spôsobilosti kandidáta. V každom prípade je 
nevyhnutné rešpektovať prinajmenšom kánonické časy stanovené medzi prijatím diakonátu 
a presbyterátu.107

77. Diakonská a kňazská vysviacka. Na záver formačného cyklu v seminári formátori mu-
sia pomôcť kandidátovi prijať s poslušnosťou rozhodnutie, ktoré o ňom vynesie biskup.108

104	 CIC, kán. 265.
105	 Porov. Optatam totius, č. 12: AAS 58 (1966), 721.
106	 Porov. tamže, č. 21: AAS 58 (1966), 726.
107	 Porov. CIC, kán. 1031, § 1 a 1032, § 2.
108	 Porov. Benedikt XVI., Posynodálna apoštolská exhortácia Sacramentus caritatis (22. februára 2007), č. 25: 

AAS 99 (2007), 125 – 126.



104  | 

Tí, ktorí prijímajú posvätný stav, potrebujú vhodnú prípravu, predovšetkým duchovného 
charakteru.109 Modlitbový duch, založený na vzťahu s osobou Ježiša, a stretnutia s príklad-
nými kňazskými postavami nech sprevádzajú vytrvalé meditovanie nad obradmi vysviacky, 
ktoré – v modlitbách a liturgických gestách – syntetizujú a vyjadrujú hlboký zmysel sviatosti 
posvätného stavu v Cirkvi.

78. Intenzívne obdobie prípravy by malo byť prežívané aj zo strany rodiny svätenca a ce-
lého farského spoločenstva. Je však vhodné, aby sa jasne rozlišoval špecifický postup prípravy 
na diakonát od toho, ktorý predchádza presbyterátu, pretože sú to dve rozdielne záležitosti. 
Preto ak si to nevyžadujú vážne dôvody, je vhodné nespájať do toho istého slávenia vysviacku 
diakonov (či už dočasných alebo trvalých) a kňazskú vysviacku – aby sa každej z nich mohla 
poskytnúť patričná a osobitná pozornosť a aby sa napomohlo správne chápanie zo strany 
veriacich.

79. Spojenie s permanentnou formáciou. Od kňazskej vysviacky formačný proces napre-
duje v rámci rodiny presbytéria. Je vlastnou kompetenciou biskupa, ktorému majú pomáhať 
jeho spolupracovníci, uviesť kňazov do dynamík, ktoré náležia permanentnej formácii.110

b. Permanentná formácia
80. Výraz „permanentná formácia“111 pripomína, že jedinečná skúsenosť učeníctva tých, 

ktorí sú pozvaní ku kňazstvu, sa nikdy nekončí. Kňaz sa nielen „učí poznať Krista“, ale pod 
vplyvom Ducha Svätého je v procese postupného a neustáleho prispôsobovania sa k nemu 
– v bytí a konaní – ktoré predstavuje neustálu výzvu pre vnútorný rast osoby.112

Je potrebné neustále živiť „oheň“, ktorý dáva svetlo a teplo pre vykonávanie služby, pamä-
tajúc na to, že „dušou a formou permanentnej formácie kňaza je pastoračná láska“.113

81. Permanentná formácia má za cieľ zaistiť vernosť kňazskej službe, v napredovaní ne-
ustáleho obrátenia, pre oživenie daru prijatého vysviackou.114 Tento postup je prirodzeným 
109	 Porov. CIC, kán. 1039.
110	 Porov. Apostolorum successores, č. 83: Enchiridion Vaticanum 22 (2006), 1764 – 1766.
111	 Koncept permanentnej formácie sa postupne prehlboval, tak v oblasti spoločnosti, ako aj Cirkvi; dôležitý 

okamih tohto prehlbovania je v “Liste kňazom“ (predovšetkým č. 10), ktorý napísal Ján Pavol II. 8. apríla 
1979: Insegnamenti II (1979), 857 –  859: «všetci musíme deň čo deň pokračovať v diele nášho obrátenia. 
Vieme, že je to základná požiadavka evanjelia, adresovaná všetkým (por.  Mt 4,17;  Mk 1,15) a o  to viac ju 
musíme pokladať ako adresovanú nám […] S modlitbou musíme spájať ustavičnú prácu na sebe: “formatio 
permanens“ […] taká formácia musí byť jednak vnútorná, smerujúca k prehĺbeniu duchovného života kňaza, 
a  jednak dušpastierska a  inelektuálna (filozofická a  teologická)». Pre celkovú víziu a syntézu tohto bodu 
por. Direktórium pre službu a život kňazov, č. 87 – 115.

112	 Porov. František, Príhovor Plenárnemu zasadaniu Kongregácie pre klerikov (3. októbra 2014): L’Osservatore 
Romano 226 (4. októbra 2014), 8.

113	 Pastores dabo vobis, č. 70: AAS 84 (1992), 781.
114	 Porov. tamže: AAS 84 (1992), 778 – 782.



﻿  |  105

pokračovaním procesu budovania kňazskej identity, ktorý sa začal v seminári a sviatostne bol 
zavŕšený kňazskou vysviackou, v perspektíve pastoračnej služby, ktorá prináša jej dozrieva-
nie v čase.115

82. Je dôležité, aby veriaci mohli stretávať adekvátne formovaných a  zrelých kňazov: 
vskutku táto požiadavka „zodpovedá presnému právu zo strany veriacich, na ktorých pozi-
tívne pôsobia vplyvy dobrej formácie a svätosti kňazov“.116 Permanentná formácia musí byť 
konkrétna, teda vtelená do kňazskej skutočnosti takým spôsobom, aby ju všetci kňazi mohli 
skutočne prijať, s ohľadom na fakt, že prvým a hlavným zodpovedným za vlastnú perma-
nentnú formáciu je sám kňaz.117

Prvou oblasťou, v ktorej sa rozvíja permanentná formácia, je kňazské bratstvo. Je žiaduce, 
aby táto formácia bola podporovaná v každej diecéze – kňazom alebo skupinou kňazov for-
movaných špecifickým spôsobom a oficiálne poverených napomáhať službu permanentnej 
formácie, berúc do úvahy rozličné fázy veku a konkrétne okolnosti každého spolubrata.118

83. Prvou fázou tohto napredovania je obdobie rokov bezprostredne nasledujúcich 
po kňazskej vysviacke. Kňaz v tomto období získava vo vykonávaní služby vernosť k osob-
nému stretnutiu s Pánom a k vlastnému duchovnému sprevádzaniu, ako aj k ochote radiť 
sa s kňazmi, ktorí majú viac skúseností. Osobitne dôležitou je schopnosť nadväzovať vzťahy 
spolupráce a schopnosť zdieľania s ostatnými kňazmi z tej istej generácie. Je želateľné, aby 
bolo podporované sprevádzanie zo strany spolubratov vzorného života a pastoračného za-
nietenia, ktorí mladým kňazom pomôžu žiť srdečnú a aktívnu prináležitosť na živote celého 
diecézneho presbytéria.

Je zodpovednosťou biskupa „zabrániť tomu, aby novovysvätení boli vložení do príliš váž-
nych alebo delikátnych situácií, tak ako sa treba vyhnúť miestam určenia, na ktorých by sa 
nachádzali ďaleko od spolubratov. Bude dokonca dobré podporovať dostupnými spôsobmi 
nejakú vhodnú formu spoločného života“.119 Treba sa postarať o to, aby sa zaviedlo osobné 
sprevádzanie mladých kňazov, aby sa podporovali a udržiavali ich kvality, a mohli tak s entu-
ziazmom čeliť prvým pastoračným výzvam. Za toto sa má na prvom mieste cítiť zodpovedný 
farár alebo iný kňaz, ku ktorému je mladý presbyter na začiatok poslaný.

84. Po niekoľkých rokoch pastoračnej skúsenosti, by sa osobitným spôsobom mohli ľah-
ko objaviť nové výzvy, ktoré sa týkajú služby a života kňaza:

Skúsenosť vlastnej slabosti: vynorenie sa protirečení, ktoré ešte mohli zostať v osobnosti 
a ktorým treba nevyhnutne čeliť. Skúsenosť vlastnej slabosti môže kňaza priviesť k väčšej 
115	 Porov. tamže, č. 71: AAS 84 (1992), 782 – 783.
116	 Direktórium pre službu a život kňazov, č. 87.
117	 Porov. Pastores dabo vobis č. 79: AAS 84 (1992), 796.
118	 Porov. Direktórium pre službu a život kňazov, č. 108.
119	 Tamže, č. 100.



106  | 

pokore a dôvere k milosrdnej činnosti Pána – ktorého „sila sa dokonale prejavuje v slabosti“ (2 
Kor 12, 9) – ako aj k vľúdnej chápavosti voči druhým. Kňaz sa nesmie izolovať; bude naopak 
potrebovať podporu a sprevádzanie v duchovnej a/alebo psychologickej oblasti. V každom 
prípade bude užitočné zintenzívniť vzťah s duchovným vodcom, s cieľom vyťažiť z problé-
mov pozitívne poučenia, naučiť sa spoznávať pravdu o vlastnom živote a chápať ju lepšie vo 
svetle evanjelia.

Riziko pocitu funkcionára posvätnosti: beh času v kňazovi vytvára pocit akoby úradníka 
spoločenstva alebo funkcionára posvätnosti,120 bez srdca pastiera. V prvých okamihoch, keď 
sa spozoruje táto situácia, bude dôležité, aby kňaz cítil osobitnú blízkosť spolubratov a aby im 
zostal prístupný. Ako pripomenul pápež František, naozaj, „nie sú potrební […] kňazi funk-
cionári, ktorí keď vykonávajú úlohu, vlastnú útechu hľadajú ďaleko od Neho. Len ten, kto 
svoj pohľad upriamuje na to, čo je skutočne podstatné, môže obnoviť svoje ,áno´ prijatému 
daru a v rozličných obdobiach života neprestať darúvať seba samého; len ten, kto sa nechá 
uspôsobiť na podobu Dobrého pastiera, nájde jednotu, pokoj a silu v poslušnosti služby.“121

Výzva súčasnej kultúry: adekvátne začlenenie kňazskej služby do súčasnej kultúry, so 
všetkými rôznymi problematikami, ktorých sa týka a ktoré si vyžadujú otvorenosť a aktuali-
záciu zo strany kňazov;122 a predovšetkým solídne zakotvenie v štyroch formačných rozme-
roch: ľudskom, duchovnom, intelektuálnom a pastoračnom.

Príťažlivosť moci a bohatstva: naviazanosť na pozíciu, posadnutosť vyhľadávať pre seba 
exkluzívne miesta, ašpirácia na kariéru, objavenie sa túžby po moci alebo túžby po bohatstve, 
s následným nedostatkom ochoty pre Božiu vôľu, pre potreby zvereného ľudu a mandát bis-
kupa. V takýchto situáciách bude vhodné bratské napomenutie, alebo pokarhanie, alebo iná 
cesta diktovaná pastoračnou starostlivosťou – ak tieto správania nenapĺňajú podstatu delik-
tu, ktorý už vyžaduje aplikáciu trestu.

Výzva celibátu: žiť celibát pre Božie kráľovstvo, keď nové stimuly a napätia pastoračného 
života – namiesto toho, aby napomáhali rast a dozrievanie osoby – vyvolajú citový úpadok, 
ktorý vedie, pod vplyvom spoločensky rozšírenej tendencie, k poskytovaniu nepatričného 
priestoru vlastným potrebám a  vyhľadávaniu kompenzácií, zabraňujúc uskutočňovaniu 
kňazského otcovstva a pastoračnej lásky.

Úplná oddanosť vlastnej službe: s plynúcim časom, únava, prirodzené fyzické zoslabnutie 
a objavenie sa prvých zdravotných ťažkostí, konfliktov, sklamaní z nenaplnených pastorač-
ných očakávaní, ťažoba rutiny, ťažkosť zmeny a ďalšie sociokultúrne podmienky môžu osla-
biť apoštolskú horlivosť a štedrosť v nasadení do pastoračnej služby.

120	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 72: AAS 84 (1992), 783 – 787.
121	 František, List účastníkom Mimoriadneho generálneho zhromaždenia talianskej biskupskej konferencie (8. 

novembra 2014): L’Osservatore Romano 258 (12. novembra 2014), 7; porov. Presbyterorum ordinis, č. 14: AAS 
58 (1966), 1013 – 1014.

122	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 78: AAS 84 (1992), 795 – 796.



﻿  |  107

85. V každom veku sa môže stať, že kňaz potrebuje asistenciu pre nejakú chorobu. Sta-
rí a chorí kňazi ponúkajú kresťanskému spoločenstvu a presbytériu vlastné svedectvo a sú 
účinným a výrečným znakom života darovaného Pánovi. Je dôležité, aby sa naďalej cítili byť 
aktívnou súčasťou presbytéria a diecézneho života, aj prostredníctvom častých návštev spo-
lubratov a ich starostlivej blízkosti.

86. Vhodnými príležitosťami sú iniciatívy na podporu kňazov, ktoré sa zrodili pre starost-
livosť o kňazov konajúcich službu v jednej geografickej oblasti – v rovnakom pastoračnom 
priestore alebo so zameraním na ten istý projekt.

87. Sviatostné bratstvo predstavuje cennú pomoc pre permanentnú formáciu kňazov. 
Vskutku učenícke napredovanie si vyžaduje rásť stále viac v láske, syntéze „kňazskej dokona-
losti“,123 čo sa však nemôže uskutočniť izolovane, pretože kňazi vytvárajú jediné prebytérium, 
ktorého jednota sa skladá z „konkrétnych pút apoštolskej lásky, služby a bratstva“.124 Preto 
„intímne sviatostné bratstvo“125 kňazov je prvým prejavom lásky, ako aj prvým priestorom, 
v ktorom táto láska môže rásť. Toto všetko sa dá s pomocou Ducha Svätého, a nie bez osob-
ného duchovného zápasu, ktorý musí kňaza očistiť od každej formy individualizmu.

88. Medzi spôsobmi, ktoré dávajú konkrétnu formu sviatostnému bratstvu, si niektoré 
zasluhujú byť osobitne navrhované – už od počiatočnej formácie:

Bratské stretnutie: niektorí kňazi organizujú bratské stretnutia na modlitbu, spoločné 
uvažovanie nad Božím slovom, aj vo forme lectio divina, na prehĺbenie nejakej teologickej 
alebo pastoračnej témy, na zdieľanie povinnosti služby, na pomoc alebo jednoducho kvôli 
spoločnému tráveniu času. V rozličných formách tieto stretnutia predstavujú najjednoduch-
šie a najrozšírenejšie vyjadrenie kňazského bratstva. V každom prípade, je silne žiaduce ich 
podporovať.

Duchovné vedenie a spoveď: sviatostné bratstvo sa stáva vzácnou pomocou, keď na seba 
zoberie formu duchovného vedenia a spovede, ktorú si kňazi jeden od druhého žiadajú. Pravi-
delnosť tohto typu stretnutí umožňuje udržiavať pri živote „smerovanie kňazov k duchovnej 
dokonalosti, od ktorej predovšetkým závisí účinnosť ich služby“.126 Predovšetkým v okami-
hoch ťažkostí kňazi môžu nájsť v duchovnom vodcovi brata, ktorý im pomôže rozlíšiť pôvod 
ich problémov a použiť adekvátne prostriedky nato, aby im čelili.

Duchovné cvičenia: majú pre život kňaza základný význam, keďže – vedúc k osobnému 
stretnutiu s Pánom v tichu a uzobranosti – predstavujú privilegovaný čas osobného a apoš-

123	 Presbyterorum ordinis, č. 14: AAS 58 (1966), 1013.
124	 Tamže., č. 8: AAS 58 (1966), 1004.
125	 Tamže: AAS 58 (1966), 1003.
126	 Benedikt XVI., Príhovor účastníkom plenárneho zhromaždenia Kongregácie pre klerikov (16. marca 2009): 

Insegnamenti V/1 (2009), 392.



108  | 

tolského rozlišovania, na postupnú a hlbokú revíziu života; spoločne ponúknuté pre kňazov 
napomáhajú väčšiu účasť a posilnenie bratského spoločenstva.

Spoločné stolovanie: pri spoločnom stolovaní sa kňazi učia navzájom spoznávať, počúvať 
sa a oceňovať jeden druhého, a majú aj príležitosť na užitočnú priateľskú výmenu.

Spoločný život: niektorí kňazi vedú spoločný život z vlastnej iniciatívy, kvôli pastoračným 
potrebám, zo zvyku alebo kvôli dispozíciám na lokálnej úrovni.127 Spoločné bývanie sa stáva 
„spoločným životom“ prostredníctvom komunitnej modlitby, meditácie nad Božím slovom 
a iných príležitostí permanentnej formácie; okrem toho umožňuje výmenu a konfrontáciu 
ohľadom jednotlivých pastoračných úloh. Spoločný život smeruje aj k podpore citovej a du-
chovnej rovnováhy tých, ktorí sa na ňom podieľajú a napomáha spoločenstvo s biskupom. 
Bude potrebné postarať sa, aby tieto formy zostali otvorené v rámci presbytéria a pre pasto-
račné potreby diecézy.

Kňazské združenia: majú predovšetkým sklon napomáhať vzájomnej jednote kňazov 
a jednote so zvyškom presbytéria a s biskupom.128 Členovia rozličných združení uznaných 
Cirkvou nachádzajú v nich bratskú podporu, ktorej potrebu kňazi cítia na kráčanie k svä-
tosti a na pastoračné úlohy.129 Niektorí kňazi patria aj k cirkevným hnutiam, uprostred kto-
rých nachádzajú klímu spoločenstva a dostávajú impulzy na obnovený misionársky zápal; iní 
žijú osobné zasvätenie v sekulárnych inštitútoch, „ktorých osobitnou vlastnosťou je ,diecéz-
nosť´“,130 bez toho, aby do nich boli obvykle začlenení.

V. ROZMERY FORMÁCIE
a) Integrácia formačných rozmerov
89. Podľa toho, čo bolo naznačené v posynodálnej apoštolskej exhortácii Pastores dabo 

vobis,131 existujú štyri rozmery, ktoré zároveň navzájom pôsobia v procese formácie a v živote 
vysvätených služobníkov: ľudský rozmer, ktorý predstavuje „nevyhnutný a dynamický zák-
lad“ celého kňazského života; duchovný rozmer, ktorý prispieva ku charakteristike kvality 
kňazskej služby; intelektuálny rozmer, ktorý ponúka nevyhnutné racionálne prostriedky pre 
chápanie hodnôt vlastných identite pastiera, aby sa ich snažil začleniť do vlastného života 
a odovzdávať obsah viery adekvátnym spôsobom; pastoračný rozmer, ktorý umožňuje zod-
povednú a osožnú cirkevnú službu.

Každý z  formačných rozmerov je zameraný na  „transformáciu alebo asimiláciu“ srdca 
podľa obrazu Srdca Krista132 – toho, ktorý poslaný Otcom na uskutočnenie jeho plánu lásky, 
bol dojatý ľudskými potrebami (porov. Mt 9, 36), šiel hľadať stratené ovce (porov. Mt 18, 
12–14) až po obetovanie vlastného života (porov. Jn 10, 11), neprišiel, aby sa dal obsluhovať, 

127	 Porov. CIC., kán. 280; Direktórium pre službu a život kňazov, č. 38. 
128	 Porov. CIC, kán. 278, § 1 – 2.
129	 Porov. Direktórium pre službu a život kňazov, č. 106. 
130	 Pastores dabo vobis, č. 81: AAS 84 (1992), 799.
131	 Porov. tamže., č. 43 – 59: AAS 84 (1992), 731 – 762.
132	 Porov. Optatam totius, č. 4: AAS 58 (1966), 716; Pastores dabo vobis, č. 57: AAS 84 (1992), 757 – 759.



﻿  |  109

ale aby slúžil (porov. Mt 20, 28). Ako naznačil Druhý vatikánsky koncil, celý výchovný proces 
pripravujúci na služobné kňazstvo, vskutku má za cieľ disponovať seminaristov „mať účasť 
na láske Krista, Dobrého pastiera“.133

90. So sviatosťou kňazstva bude seminarista povolaný zhromažďovať v jednote a predse-
dať Božiemu ľudu ako vodca, ktorý napomáha a podporuje spoluprácu všetkých veriacich. 
Formácia ku kňazstvu sa teda musí odohrávať v rámci komunitnej atmosféry, schopnej byť 
na prospech tým postojom, ktoré sú vlastné a funkčné pre život a kňazskú službu.134

Komunitný život v  seminári je najvhodnejším kontextom na  sformovanie skutočného 
kňazského bratstva a predstavuje priestor, v ktorom „súbežia“ a prichádzajú do styku spome-
nuté rozmery, harmonizujúc a integrujúc sa navzájom. Vzhľadom na komunitnú formáciu, 
v perspektíve lepšieho poznania jednotlivých seminaristov, treba venovať pozornosť niekto-
rým formačným nástrojom, ako napríklad úprimná a otvorená komunikácia, zdieľanie, reví-
zia života, bratské napomenutie a komunitné plánovanie.

Úrodnou pôdou povolania ku kňazskej službe je spoločenstvo, keďže seminarista z nej 
pochádza, aby bol – po vysviacke – do nej poslaný slúžiť. Seminarista najskôr a kňaz následne 
potrebujú životné puto so spoločenstvom. Ono sa konfiguruje ako vodiaca niť, ktorá harmo-
nizuje a zjednocuje štyri formačné rozmery.

91. Kresťanské spoločenstvo je zhromaždené Duchom, aby bolo poslané na misiu; teda 
misionársky zápal a jeho konkrétne uskutočnenie patria k bytiu celého Božieho ľudu,135 kto-
rý sa musí neustále vydávať „na cestu“,136 keďže „radosť evanjelia, ktorá napĺňa život spolo-
čenstva učeníkov, je misionárska radosť“.137 Taký misionársky zápal sa týka – ešte osobitnej-
ším spôsobom – tých, ktorí sú pozvaní ku kňazskej službe, ako cieľ a horizont celej formácie. 
Misia sa ukazuje byť ďalším vodítkom (porov. Mk 3, 14), ktoré spája už spomenuté rozmery, 
oduševňuje ich a oživuje, a umožňuje pastoračne, intelektuálne, duchovne a ľudsky formo-
vanému kňazovi žiť vlastnú službu v plnosti, keďže „je povolaný mať misionárskeho ducha, 
teda ducha skutočne ,katolíckeho´, ktorý – vychádzajúc z Krista – sa obracia na všetkých, aby 
,boli spasení a poznali pravdu´ (1 Tim 2, 4).“138

92. Koncept integrálnej formácie je mimoriadne dôležitý, keďže samotná osoba vo svojej 
plnosti, so všetkým, čo je a so všetkým, čo vlastní, je v službe Pánovi a kresťanskému spo-
ločenstvu. Povolaný je „integrálnym subjektom“, alebo osobou vyvolenou dosiahnuť solíd-

133	 Pastores dabo vobis, č. 57: AAS 84 (1992), 757 – 758.
134	 Tamže, č. 65: AAS 84 (1992), 770: „Cirkev ako taká je komunitným subjektom obdareným milosťou a povinným 

pomáhať všetkým, ktorých Boh volá, aby sa stali jeho služobníkmi v kňazstve“.
135	 Porov. Evangelii gaudium, č. 119 – 121: AAS 105 (2013), 1069 – 1071.
136	 Tamže, č. 20: AAS 105 (2013), 1028.
137	 Tamže, č. 21: AAS 105 (2013), 1028.
138	 Direktórium pre službu a život kňazov, č. 16.



110  | 

ne zvnútorneni bez rozdelení a dichotómií. Na dosiahnutie takéhoto cieľa je nevyhnutné 
osvojiť si integrovaný pedagogický model: postup, ktorý umožní výchovnému spoločenstvu 
spolupracovať na činnosti Ducha Svätého, pri zaručení náležitej rovnováhy medzi rôznymi 
rozmermi formácie.

Je preto potrebné bdieť, aby do  formačného procesu neboli podsunuté zúžené alebo 
chybné vízie kňazstva. Formátori nech dávajú pozor na rozlíšenie, či v tých, ktorí sú im zvere-
ní, nie je len vonkajšia a formálna poslušnosť voči výchovným požiadavkám, ktoré sú na nich 
kladené; takýto postoj by neprispieval k ich integrálnemu rastu, ale by ich viedol privyknúť, 
viac-menej nevedome, k čisto „servilnej a zištnej“ poslušnosti.

b) Ľudský rozmer
93. Božie volanie zasahuje a zapája celé „konkrétne“ ľudské bytie. Je nevyhnutné, aby 

formácia ku kňazstvu ponúkala adekvátne prostriedky pre napomáhanie jeho dozrievania, 
v perspektíve autentického vykonávania kňazskej služby. S týmto cieľom je seminarista po-
volaný rozvíjať vlastnú osobnosť, nasledujúc ako vzor a prameň Krista, dokonalého človeka.

Rozsiahle uvažovanie nachádzajúce sa v Novom zákone ohľadom kritérií spôsobilosti vy-
svätených služobníkov139 ukazuje, s koľkou pozornosťou sa od počiatku hľadelo na aspekty 
ľudského rozmeru. Cirkevní otcovia vypracovali a uvádzali do praxe „terapiu“ alebo starost-
livosť o človeka viery, povolaného do apoštolskej služby, pretože boli presvedčení o hlbokej 
potrebe dozrievania, ktorá je v každom človeku.140 Správna a harmonická duchovnosť si vy-
žaduje správne štrukturovanú ľudskosť; vskutku – ako pripomína sv. Tomáš Akvinský – „mi-
losť predpokladá prirodzenosť“,141 nenahrádza ju, ale ju zdokonaľuje.142 Je teda nevyhnutné 
pestovať pokoru, odvahu, praktickosť, veľkodušnosť srdca, správnosť úsudku a diskrétnosť, 
toleranciu, transparentnosť, lásku k pravde a poctivosť.

94. Ľudská formácia, základ celej kňazskej formácie,143 podporujúc integrálny rast osoby, 
umožňuje utvárať plnosť jej rozmerov. Z pohľadu telesného sa zaujíma o také aspekty ako 
zdravie, výživa, pohybová aktivita, odpočinok; v oblasti psychologickej sa zaoberá konšti-
túciou stabilnej osobnosti, charakterizovanej citovou rovnováhou, sebaovládaním a dobre 
integrovanou sexualitou. V morálnej oblasti sa spája s požiadavkou, aby jednotlivec postupne 
dospel k sformovanému svedomiu, alebo aby sa stal zodpovednou osobou, schopnou ro-
biť správne rozhodnutia, obdarovanou správnym úsudkom a objektívnym vnímaním osôb 
a udalostí. Takéto vnímanie musí seminaristu priviesť k vyrovnanej sebaúcte, ktorá ho do-
vedie k tomu, aby nadobudol vedomie vlastných darov, a naučil sa ich vkladať do služby Bo-
žiemu ľudu. V ľudskej formácii sa treba starať o estetický aspekt; ponúkať vyučovanie, ktoré 
139	 Napríklad porov. Mt 28,20; 1Pt 5,1 – 4; Tit 1,5 – 9.s
140	 Napríklad možno pripomenúť Gregora Naziánskeho, Oratio II: PG 35, 27.
141	 Tomáš Akvinský, Summa theologiae, I. q. 2, a. 2 ad 1.
142	 Porov tamže,, I. q. 1, a. 8 ad 2.
143	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 43: AAS 84 (1992), 731 – 732.



﻿  |  111

umožňuje spoznať rozličné umelecké prejavy a vychovávať k „zmyslu pre krásu“ a sociálne 
prostredie, napomáhajúc subjektu zlepšovať vlastný vzťahový život, aby tak mohol prispie-
vať k budovaniu spoločenstva, v ktorom žije.

Aby takýto výchovný postup mohol byť plodný, je dôležité, aby si každý seminarista bol 
vedomý vlastného príbehu a zainteresoval do neho aj formátorov – do spôsobu, akým prežil 
vlastné detstvo a dospievanie; do vplyvu, ktorý naňho má jeho rodina a rodičovské postavy, 
schopnosti alebo neschopnosti nadväzovať zrelé a vyrovnané vzťahy, ako aj pozitívne zvládať 
okamihy samoty. Tieto informácie sú dôležité nato, aby bolo možné vybrať vhodné peda-
gogické nástroje, tak na zhodnotenie uskutočneného postupu, ako aj na lepšie pochopenie 
eventuálnych okamihov regresie, či ťažkostí.

95. Znakom harmonického rozvoja osobnosti seminaristov je zrelá schopnosť nadväzovať 
vzťahy s mužmi a ženami každého veku a sociálneho stavu. Je vhodné zmieňovať sa o úva-
hách nad vzťahom medzi seminaristom a ženami, tak ako o ňom hovoria dokumenty ma-
gistéria, v ktorých čítame, že sa „týka seminaristu nielen vo sfére jeho osobného života, ale aj 
v perspektíve jeho budúcej pastoračnej aktivity“.144

Prvou oblasťou, v ktorej sa každá osoba učí poznať a oceňovať svet žien je, samozrejme, 
rodina; v nej prítomnosť ženy sprevádza celý formačný postup a už od detstva znamená po-
zitívny prínos pre integrálny rast. K nemu veľmi prispievajú aj rozličné ženy, ktoré – svojím 
svedectvom – ponúkajú príklad modlitby a služby v pastorácii, ducha obety a zriekania, sta-
rostlivosti a nežnej blízkosti blížnemu. Analogickú úvahu možno urobiť o svedeckej prítom-
nosti zasväteného života žien.

Takéto poznanie a získanie skúsenosti so ženskosťou, prítomnej vo farnostiach a v mno-
hých cirkevných kontextoch, je vhodné a nevyhnutné pre ľudskú a duchovnú formáciu semi-
naristu a treba ho vždy chápať v pozitívnom zmysle, ako pripomenul sv. Ján Pavol II.: „Preto 
si zo srdca želám... aby sa osobitná pozornosť venovala zamysleniu sa nad témou ,ženského 
naturelu´, no nielen preto, aby sa v ňom rozpoznali črty konkrétneho Božieho plánu, ktorý 
treba prijať a rešpektovať, ale aj preto, aby sa mu v spoločenskom i cirkevnom živote vytvoril 
širší priestor.“145

96. Seminarista sa stáva schopný sebaurčenia a prežívania zodpovednosti aj prostredníc-
tvom vedomia vlastnej slabosti, vždy prítomnej v jeho osobnosti. Formátori, spovedníci, du-
chovní vodcovia a samotní seminaristi si musia uvedomovať, že okamihy krízy, keď sú adek-
vátne pochopené a spracované, s ochotou učiť sa od života, sa môžu a musia stať príležitosťou 
na obrátenie a obnovu – povzbudzujúc osobu, aby si kládla kritické otázky o prejdenej ceste, 
o vlastnom aktuálnom stave, o vlastných rozhodnutiach a budúcnosti.

144	 Pastoračné usmernenia pre formáciu ku kňazskému celibátu, č. 60.
145	 Ján Pavol II., List ženám (29. júna 1995), č. 10: Insegnamenti XVIII/1 (1995), 1879; porov. Výchovné usmernenia 

pre formáciu ku kňazskému celibátu, č. 59.



112  | 

97. Ľudská formácia je nevyhnutným prvkom evanjelizácie, keďže ohlasovanie evanjelia 
prechádza cez osobu a je sprostredkované jej ľudskosťou: „Budete mi svedkami... až po samý 
kraj zeme“ (Sk 1, 8); každodenná realita nás zaväzuje premyslieť tieto Ježišove slová novým 
spôsobom, pretože „kraje zeme“ sa rozšírili – prostredníctvom masmédií a sociálnych sietí. Je 
to „nová ,agorá´, verejné a otvorené námestie, na ktorom ľudia zdieľajú myšlienky, informá-
cie, názory a kde, okrem toho, môžu vznikať nové vzťahy a formy spoločenstva“,146 námestie, 
z ktorého budúci pastieri nemôžu zostať vylúčení, tak čo sa týka ich formačného procesu, 
ako aj ich budúcej služby.

Z tohto pohľadu, používanie médií a prístup k digitálnemu svetu sú integrálnou súčasťou 
rozvoja osoby seminaristu, pretože „prostredníctvom moderných komunikačných prostried-
kov sa môže kňaz oboznamovať so životom Cirkvi a pomáhať dnešným ľuďom objavovať 
Kristovu tvár. Pritom má spájať vhodné a kompetentné používanie týchto prostriedkov – kto-
ré si osvojil už v období formácie – spolu so solídnou teologickou prípravou a dôslednou 
kňazskou spiritualitou, živenou neustálym rozhovorom s Pánom.“147

98. Cirkev na základe mandátu, ktorý dostala od Krista, pozerá s nádejou na možnosti, 
ktoré digitálne prostredie ponúka pre evanjelizáciu;148 ide o nové „miesta“, na ktorých sa mno-
hé osoby denne pohybujú; „digitálne periférie“, na ktorých nesmie chýbať ponuka autentickej 
kultúry stretnutia, v mene Ježiša, na vytváranie jediného Božieho ľudu: „médiá nám môžu 
pomáhať, aby sme sa cítili jedni voči druhým bližšími; aby sme znovu nadobudli zmysel pre 
jednotu ľudskej rodiny, ktorý uvedie do pohybu solidaritu a seriózne úsilie o dôstojnejší ži-
vot. Dobrá komunikácia nám pomáha, aby sme si boli bližší a aby sme sa medzi sebou lepšie 
spoznali; aby sme boli väčšmi zjednotení.“149

99. Vo väčšine prípadov tí, ktorí vstupujú do seminára, sú už prirodzene zvyknutí a ur-
čitým spôsobom ponorení do digitálneho prostredia a používania jeho nástrojov. Je nevy-
hnutné zachovať náležitú rozvážnosť ohľadom nevyhnutných rizík, ktoré kontakt s digitál-
nym svetom prináša, vrátane rozličných foriem závislosti, ktorým možno čeliť s adekvátnou 
duchovnou a psychologickou podporou. Je vhodné, aby seminaristi rástli v tomto kontexte, 
berúc do úvahy, že seminár je škola ľudskosti a viery, aby v nich dozrelo uspôsobenie sa Kris-
tovi, ktorý sa približuje celému ľudstvu aj tomu najvzdialenejšiemu: „Nech nás pritom vedie 

146	 Benedikt XVI., Príhovor na 47. svetový deň spoločenských komunikačných prostriedkov (12. mája 2013): AAS 
105 (2013), 181.

147	 Tamže, Príhovor na  44. svetový deň spoločenských komunikačných prostriedkov (16. mája 2010): AAS 102 
(2010), 115 – 116.

148	 František, Posolstvo na 48. svetový deň spoločenských komunikačných prostriedkov (1. júna 2014): AAS 106 
(2014), 115: „Otvoriť brány kostolov znamená otvoriť ich aj digitálnemu prostrediu; jednak preto, aby ľudia 
mohli vstúpiť, nech už sa nachádzajú v akýchkoľvek životných podmienkach, jednak preto, aby evanjelium 
mohlo prekročiť prah chrámu a vyjsť v ústrety všetkým».

149	 Tamže: AAS 106 (2014), 113.



﻿  |  113

obraz milosrdného Samaritána, ktorý obväzuje rany zbitého človeka a leje na ne olej i víno. 
Naša komunikácia nech je tým voňavým olejom na bolesť a dobrým vínom pre radosť. Nech 
nevyžarujeme svetlo vďaka špeciálnym trikom a efektom, ale vďaka našej schopnosti stávať 
sa blížnymi tým zraneným, ktorých s láskou a nežnosťou stretávame na našej ceste.“150

100. Sociálne siete si osobitným spôsobom žiadajú byť vložené do každodenného života 
v komunite seminára (prostredníctvom ostražitého, ale aj pokojného a pozitívneho vedenia). 
Je vhodné, aby boli vnímané ako miesta nových možností – z hľadiska medziosobných vzťa-
hov – ako miesta stretnutia s druhými, miesta konfrontácie s blížnym, svedectva viery – to 
všetko v perspektíve výchovného rastu, ktorý nemôže nebrať do úvahy všetky miesta vzťahov, 
na ktorých prebieha život.

c) Duchovný rozmer
101. Duchovná formácia je orientovaná na oživovanie a podporu spoločenstva s Bohom 

a s bratmi, v priateľstve s Ježišom – Dobrým pastierom a s postojom ochoty počúvať Ducha.151 
Tento intímny vzťah formuje srdce seminaristu k tej veľkodušnej a obetavej láske, ktorá je 
počiatkom pastoračnej lásky.

102. Centrom duchovnej formácie je osobné zjednotenie s Kristom, ktoré sa rodí v tichej, 
dlhšej modlitbe, a je ňou osobitným spôsobom oživované.152 Prostredníctvom modlitby, po-
čúvania Slova, vytrvalej účasti na sviatostiach, na liturgii a komunitnom živote seminarista 
posilňuje svoje puto jednoty s Bohom, podľa príkladu Krista, ktorého životným programom 
bolo plniť vôľu jeho Otca (porov. Jn 4, 34). Liturgický rok vo formačnom procese ponúka 
pedagogickú mystagógiu Cirkvi a umožňuje pochopiť jej duchovnosť prostredníctvom zvnú-
torňovania biblických textov a liturgických modlitieb.153

103. Treba pamätať na to, že „kto nepozná Písmo, nepozná Krista“.154 Preto v procese du-
chovného dozrievania patrí význačné miesto vzťahu s Božím slovom,155 ktoré skôr, než sa 

150	 Tamže: AAS 106 (2014), 116.
151	 Porov. Presbyterorum ordinis, č. 12: AAS 58 (1966), 1009 – 1011.
152	 Porov. Katechizmus Katolíckej cirkvi, č. 2709 – 2719.
153	 „Celý liturgický rok nech je potom –  nielen pre liturgické slávenie, ale pre samotný život, duchovným 

napredovaním k intímnemu podieľaniu sa na tajomstve Krista.“ Kongregácia pre katolícku výchovu, Inštrukcia 
o liturgickej formácii v seminároch (3. júna 1979), č. 32: Enchiridion Vaticanum 6 (2001), 1590.

154	 Hieronym, Commentarii in Isaiam, Prologus: CCL 73, 1.
155	 Benedikt XVI., Posynodálna apoštolská exhortácia Verbum Domini (30. septembra 2010), č. 82: AAS 102 (2010), 

753: „Kandidáti služobného kňazstva sú povolaní na hlboký osobný vzťah s Božím slovom, najmä v  lectio 
divina, pretože týmto vzťahom sa živí samotné povolanie: len vo svetle a moci Božieho slova možno objaviť, 
pochopiť, milovať a nasledovať vlastné povolanie a naplniť vlastné poslanie, keď svoje srdce sýtia Božími 
myšlienkami, takže ich viera ako odpoveď na Slovo sa stáva novým kritériom posudzovania a hodnotenia 
ľudí a vecí, udalostí a problémov».



114  | 

stane kázňou, musí byť prijaté v hĺbke srdca,156 „najmä v kontexte novej evanjelizácie, ku 
ktorej je Cirkev dnes povolaná“.157 Je stálym meradlom pre život učeníka a duchovné prispôso-
bovanie Kristovi, Dobrému pastierovi. Seminaristi potrebujú byť postupne vovedení do po-
znania Božieho slova, prostredníctvom metódy lectio divina.158 Denná a hlboká meditácia,159 
praktizovaná s vernosťou a usilovnosťou, v ktorej sa spája aj plodný vzájomný vzťah štúdia 
a modlitby, im zaručí integrálny prístup,160 tak ku Starému, ako aj k Novému zákonu.

104. Kvôli nevyhnutnému prispôsobeniu sa Kristovi „musia byť kandidáti vysviacky for-
movaní predovšetkým k veľmi živej viere v Eucharistiu;“161 v perspektíve toho, čo budú žiť 
po kňazskej vysviacke. Účasť na dennom eucharistickom slávení, ktoré nachádza svoje priro-
dzené pokračovanie v eucharistickej adorácii,162 preniká život seminaristu takým spôsobom, 
že v ňom dozrieva trvalá jednota s Pánom.163

105. V živote modlitby kňaza nesmie chýbať liturgia hodín, ktorá predstavuje skutočnú 
a  vlastnú „školu modlitby“ aj pre seminaristov,164 ktorí sa postupne približujúc modlitbe 
Cirkvi prostredníctvom modlitby breviára, učia spoznávať jej bohatstvo a krásu.165

106. Pravidelné a časté slávenie sviatosti pokánia, pripravené prostredníctvom každoden-
ného spytovania svedomia, sa pre seminaristu stáva príležitosťou s pokorou spoznať vlastné 
slabosti a vlastné hriechy, a predovšetkým, pochopiť a zažiť radosť z toho, že sa môže cítiť 
milovaný a omilostený Pánom; okrem toho, „tam pramení zmysel pre askézu a vnútornú 
disciplínu, duch obetavosti a odriekania, ochota znášať námahy a kríž“.166

156	 Porov. Origenes, Homilia in Lucam, XXXII, 2: PG 13, 1884.
157	 Pastores dabo vobis, č. 47: AAS 84 (1992), 741.
158	 Porov. tamže, č. 47: AAS 84 (1992), 740 – 742; Verbum Domini, č. 86 – 87: AAS 102 (2010), 757 – 760.
159	 Porov. Druhý vatikánsky koncil, Dogmatická konštitúcia o Božom Zjavení Dei verbum (18. novembra 1965), 

č. 21: AAS 58 (1966), 828.
160	 Porov. Verbum Domini, č. 82: AAS 102 (2010), 753 – 754.
161	 Ján Pavol II., Angelus (1. júla 1990), č. 2: Insegnamenti XIII/2 (1990), 7; por. CIC., kán. 246, § 1.
162	 Porov. Sacramentum caritatis, č. 66 – 67: AAS 99 (2007), 155 – 156; Augustín, Enarrationes in Psalmos, 98, 9: 

CCL 39, 1385.
163	 Pastores dabo vobis, č. 48: AAS 84 (1992), 743: „Okrem toho ich treba tak vychovať, aby slávenie Eucharistie 

považovali za najvýznamejší okamih celého dňa, na ktorom sa majú zúčastniť aktívne, nekonať ho len zo 
zvyku“.

164	 Porov. Inštrukcia o liturgickej formácii v seminároch, č. 28 – 31: Enchiridion Vaticanum 6 (2001), 1583 – 1588; 
CIC, kán. 276, § 2, č. 3.

165	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 26: AAS 84 (1992), 697 –  700; porov. tiež Inštrukcia o  liturgickej formácii 
v seminároch, č. 31: Enchiridion Vaticanum 6 (2001), 1587 – 1588.

166	 Pastores dabo vobis, č. 48: AAS 84 (1992), 744.



﻿  |  115

107. Duchovné vedenie je privilegovaný nástroj pre integrálny rast osoby. Duchovný vodca 
má byť vybratý s plnou slobodou seminaristami – spomedzi kňazov určených biskupom.167 
Táto sloboda je naozaj autentická len vtedy, ak sa seminarista otvorí s úprimnosťou, dôverou 
a učenlivosťou. Stretnutie s duchovným vodcom nesmie byť len príležitostné, ale systematic-
ké a pravidelné; kvalita duchovného sprevádzania je dôležitá pre samotnú účinnosť celého 
formačného procesu.

Seminaristi nech majú k dispozícii riadnych spovedníkov, a  tiež ďalších spovedníkov, 
ktorí pravidelne prichádzajú do seminára; v každom prípade, majú vždy možnosť slobodne 
sa obrátiť na ktoréhokoľvek spovedníka, či už v rámci seminára, alebo mimo neho.168 Pre 
integrálnu formáciu je vhodné, aby duchovný vodca mohol byť aj pravidelným spovedníkom.

108. Každoročné duchovné cvičenia,169 čas hlbokej previerky v  dlhšom modlitbovom 
stretnutí s Pánom, prežívané v atmosfére uzobranosti a ticha, musia byť následne obnovo-
vané a nachádzať kontinuitu – počas roka – v pravidelných duchovných obnovách a dennej 
modlitbe. Tak konajúc, v srdci seminaristu tvárnenom činnosťou Ducha, sa postupne prejaví 
a ustáli túžba prežiť – s veľkodušnosťou – vlastný život v rozdávaní pastoračnej lásky.

109. Nasledujúc majstra, s vierou a slobodou srdca, seminarista sa učí, podľa príkladu 
Krista, poslušne darovať svoju „vôľu službe Bohu a bratom“.170 Poslušnosť zjednocuje s Božou 
múdrosťou, ktorá buduje Cirkev a každému ukazuje miesto a poslanie; je teda na formáto-
roch vychovať seminaristov k pravej a zrelej poslušnosti, uplatňujúc autoritu s rozvážnosťou 
a povzbudzujúc ich tak, aby poskytovali svoj súhlas, aj vnútorný, pokojným a úprimným spô-
sobom.

110. Evanjeliová rada čistoty rozvíja zrelosť osoby a robí ju schopnou prežívať skutočnosť 
vlastného tela a vlastnej citovosti v duchu logiky daru. Táto čnosť „dáva hodnotu všetkým 
ľudským vzťahom a vedie k tomu, aby sa ,vyskúšala a prejavila... úprimná, ľudská, bratská, 
osobná láska, schopná podľa Kristovho príkladu obetovať sa za všetkých i za každého jed-
notlivo´“.171

Ako znak tohto úplného odovzdania sa Bohu a blížnemu, Cirkev si ponecháva dokonalú 
zdržanlivosť v celibáte pre nebeské kráľovstvo, osobitne vhodnom pre kňazstvo.172 Zakore-
není v Kristovi Ženíchovi a celkom zasvätení službe Božieho ľudu v celibáte, kňazi sa ľahšie 
„pridŕžajú [Krista] s nerozdeleným srdcom, slobodnejšie sa... venujú službe Bohu a ľuďom... 

167	 Porov. CIC, kán. 239, § 2.
168	 Porov. tamže, kán. 240, § 1.
169	 Porov. tamže, kán. 246, § 5.
170	 Presbyterorum ordinis, č. 15: AAS 58 (1966), 1014.
171	 Pastores dabo vobis, č. 50: AAS 84 (1992), 746.
172	 Porov. Presbyterorum ordinis, č. 16: AAS 58 (1966), 1015 – 1017; CIC, kán. 247, § 1.



116  | 

a tak sa stávajú schopnejšími prijať v širšom zmysle otcovstvo v Kristovi“.173 Preto tí, ktorí sa 
pripravujú na kňazstvo, nech spoznajú a prijmú celibát ako špeciálny Boží dar. V správnej 
výchove k citovosti, vnímanej ako napredovanie k plnosti lásky, „celibátna čistota nie je daň, 
ktorú treba zaplatiť Pánovi, ale skôr dar, ktorý sa dostáva od jeho milosrdenstva. Osoba, ktorá 
vstupuje do tohto životného stavu, si musí byť vedomá, že nielen berie na seba bremeno, ale 
predovšetkým dostáva oslobodzujúcu milosť.“174

Aby potom rozhodnutie sa pre celibát bolo skutočne slobodné, je nevyhnutné, aby se-
minaristi dokázali pochopiť, vo svetle viery, evanjeliovú silu tohto daru,175 a zároveň správne 
oceniť hodnoty manželského stavu: „Manželstvo a celibát sú dva stavy autenticky kresťan-
ského života. Oba sú spôsobmi špecifickej realizácie kresťanského povolania.“176

Bolo by závažne nerozumné nechať pristúpiť k vysviacke takého seminaristu, v ktorom 
nedozrela jasná a slobodná citovosť, verná v celibátnej čistote, prostredníctvom praktizova-
nia ľudských a kňazských čností, chápaných ako otvorenie pre činnosť a milosť, a nie iba ako 
vôľové ustanovenie zdržanlivosti.

V prípade, že do latinských seminárov sú prijímaní seminaristi východných katolíckych 
cirkví, čo sa týka ich formácie k celibátu alebo k manželstvu, nech sú dodržané normy a zvy-
ky daných východných cirkví.177

111. Seminaristi nech konkrétnym spôsobom rozvíjajú ducha chudoby178. Nech sú formo-
vaní, aby napodobňovali Srdce Krista, ktorý „hoci bol bohatý, stal sa chudobným“ (2 Kor 
8, 9), aby nás obohatil. Nech sa snažia nadobudnúť skutočnú slobodu a učenlivosť Božích 
synov, dosahujúc duchovné sebaovládanie, ktoré je nevyhnutné na vytváranie správneho 
vzťahu so svetom a s pozemskými dobrami;179 nech si takým spôsobom osvoja štýl apoštolov, 
pozvaných Kristom, aby verili v Božiu prozreteľnosť – „bez toho, aby si brali čokoľvek na ces-
173	 Presbyterorum ordinis, č. 16: AAS 58 (1966), 1015 – 1016.
174	 Výchovné usmernenia per formáciu ku kňazskému celibátu, č. 16; č. 58: „Seminaristi nech sú vedení k objaveniu 

teológie čistoty, s poukázaním na vzťahy, ktoré existujú medzi praktizovaním tejto čnosti a všetkými veľkými 
pravdami kresťanstva. Nech sa poukáže na apoštolskú plodnosť zasväteného panenstva, pripomenúc, že 
každá skúsenosť dobra alebo zla v pozitívnom alebo negatívnom zmysle mení naše bytie, našu osobnosť a, 
v dôsledku toho, aj našu apoštolskú činnosť.“

175	 Pastores dabo vobis, č. 29: AAS 84 (1992), 704: „Je osobitne dôležité, aby kňaz pochopil teologickú motiváciu 
cirkevného zákona o celibáte. Zákon vyjadruje vôľu Cirkvi, ktorá predchádza vôľu človeka vyjadrenú jeho 
ochotou. Konečnou motiváciou vôle Cirkvi je však puto, ktoré spája celibát s  kňazskou vysviackou, čo 
pripodobňuje kňaza k Ježišovi Kristovi Hlave a Ženíchovi Cirkvi. Ako nevesta Ježiša Krista Cirkev túži, aby ju 
kňaz miloval úplne a bez výhrad, ako ju miloval Ježiš Kristus Hlava a Ženích Cirkvi. Kňazský celibát je teda 
sebadarovanie v Kristovi a s Kristom pre jeho Cirkev a vyjadruje službu kňaza Cirkvi v Pánovi a s Pánom».

176	 Výchovné usmernenia pre formáciu ku kňazskému celibátu, č. 6. 
177	 Porov. CCEO, kán, 343 a 373 – 375.
178	 Porov. Presbyterorum ordinis, č. 17: AAS 58 (1966), 1017 – 1018; por. tiež. Evangelii gaudium, č. 198: AAS 105 

(2013), 1103; František, Príhovor seminaristom, novicom a novickám pochádzajúcim z rozličných častí sveta, 
pri príležitosti Roku viery (6. júla 2013): Insegnamenti I/2 (2013), 9. 

179	 Pastores dabo vobis, č. 30: AAS 84 (1992), 706: „Len chudoba zabezpečuje kňazovi ochotu ísť ta, kde bude 
jeho práca užitočnejšia a potrebnejšia, a to aj za cenu osobných obetí.“



﻿  |  117

tu“ (porov. Mk 6, 8-9). Nech majú osobitne na srdci najchudobnejších a najslabších a – už 
zvyknutí na štedré a dobrovoľné zriekanie sa toho, čo nie je nevyhnutné; nech sú svedkami 
chudoby, prostredníctvom jednoduchosti a striedmosti života,180 aby sa stávali úprimnými 
a dôveryhodnými podporovateľmi skutočnej sociálnej spravodlivosti.181

112. Seminaristi nech sú pozvaní rozvíjať autentickú a synovskú úctu k Panne Márii182 tak 
prostredníctvom jej spomienky v liturgii, ako aj v ľudovej zbožnosti, predovšetkým recitova-
ním ruženca a modlitby Anjel Pána. To všetko berúc do úvahy fakt, že „každý rozmer kňaz-
skej formácie možno vzťahovať na Pannu Máriu, ktorá na Božie volanie odpovedala najlepšie 
zo všetkých ľudí, keď sa stala takou služobnicou a učeníčkou Slova, až počala vo svojom srdci 
a vo svojom tele Slovo, ktoré sa stalo človekom, aby ho odovzdala ľudstvu“.183

Nech sa okrem toho nezabudne na dôležitosť úprimnej úcty svätých, medzi ktorými tre-
ba ženícha Panny Márie a patróna univerzálnej Cirkvi – svätého Jozefa, povolaného Bohom, 
„aby uskutočňovaním svojej otcovskej úlohy slúžil osobe a poslaniu Ježiša“184 – predkladať 
na lepšie poznanie seminaristom, aby mali „vždy pred svojimi očami jeho pokorný, zrelý spô-
sob služby a prijímania účasti na diele spásy“.185

113. Ako súčasť duchovného rozmeru186 musí byť prítomné poznanie a meditácia cirkev-
ných otcov, svedkov tisícročného života Božieho ľudu. V otcoch „sa zmysel novosti kresťan-
ského života spájal s istotou viery. Z toho v kresťanských komunitách ich čias klíčila ,explo-
zívna vitalita´, misionársky zápal, atmosféra lásky, ktorá inšpirovala duše k heroizmu v kaž-
dodennom živote“.187

114. Nech sa podporujú a nájdu si svoje miesto tak zbožné úkony, ako aj niektoré vyjad-
renia spojené s pobožnosťou alebo ľudovou zbožnosťou, predovšetkým vo formách schvále-
ných magistériom;188 ich prostredníctvom budúci kňazi získavajú poznanie „ľudovej zbož-
nosti», ktorú budú musieť rozlišovať, usmerňovať, prijímať –  v  mene nevyhnutnej lásky 
a pastoračnej užitočnosti.189

180	 Porov. Ambróz, De officiis ministrorum, II, 28: PL 16, 139-142.
181	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 30: AAS 84 (1992), 705 – 707.
182	 Porov. CIC, kán. 246, § 3. 
183	 Pastores dabo vobis, č. 82: AAS 84 (1992), 802.
184	 Ján Pavol II., Apoštolská exhortácia Redemptoris custos (15. augusta 1989), č. 8: AAS 82 (1990), 14.
185	 Tamže, č. 1: AAS 82 (1990), 6.
186	 Porov.. Optatam totius č. 16: AAS 58 (1966), 723 – 724; Kongregácia pre katolícku výchovu, Inštrukcia o štúdiu 

cirkevných otcov v kňazskej formácii (10. novembra 1989), č. 45.
187	 Inštrukcia o štúdiu cirkevných otcov v kňazskej formácii, č. 44.
188	 Porov. Kongregácia pre Boží kult a disciplínu sviatostí, Direktórium o ľudovej zbožnosti a liturgii. Princípy 

a inštrukcie (17. decembra 2001), č. 61 – 64.
189	 Porov. Pavol VI., Apoštolská exhortácia Evangelii nuntiandi (8. decembra 1975), č. 48, AAS 68 (1976) 37 

– 38; Evangelii gaudium, č. 122 – 126: AAS 105 (2013), 1071 – 1073.



118  | 

115. Pre tých, ktorí sú pozvaní ku kňazstvu a do pastoračnej služby, je dôležité starať sa 
o postupný rozvoj niektorých špecifických čností;190 „vernosť, dôslednosť, rozvaha, otvore-
nosť voči všetkým, láskavá dobrota, zásadová pevnosť v podstatných veciach, nepodliehanie 
subjektivizmu, osobná nezištnosť, trpezlivosť, každodenná horlivosť, dôvera v  skryté pô-
sobenie milosti, ktorá sa vyskytuje u pokorných a chudobných“;191 okrem toho, aby sa stal 
skutočne pastierom podľa Srdca Ježišovho, kňaz, „vedomý si nezaslúženého Božieho mi-
losrdenstva vo vlastnom živote a v živote svojich spolubratov, musí pestovať čnosti pokory 
a milosrdenstva voči celému Božiemu ľudu, predovšetkým, čo sa týka tých osôb, ktoré sa cítia 
Cirkvi cudzie“.192

d) Intelektuálny rozmer
116. Intelektuálny rozmer je zo strany seminaristov zacielený na  dosiahnutie solídnej 

kompetencie vo filozofickej a  teologickej oblasti, ako aj kultúrnej prípravy všeobecného 
charakteru, ktorá im umožní ohlasovať – spôsobom dôveryhodným a pochopiteľným pre 
dnešného človeka – evanjeliové posolstvo, vstupovať úspešne do dialógu so súčasným svetom 
a hájiť– so svetlom rozumu – pravdy viery, poukazujúc na ich krásu.

So svedomitou snahou sa kandidáti kňazstva musia pripravovať– prostredníctvom prehl-
bovania filozofických a teologických vied a s dobrým úvodom do kánonického práva a spo-
ločenských a historických vied – aby „obhájili nádej“ (porov. 1 Pt 3, 15), s cieľom napomáhať 
poznanie Božieho zjavenia a privádzať všetky národy k poslušnosti viery (porov. Rim 16, 26).

Rozum otvorený tajomstvu Boha a orientovaný na neho umožňuje solídne prijatie Zja-
venia, napomáha jeho prehĺbenie – čo sa týka obsahu – a ponúka nástroje a vyjadrovacie 
prostriedky na jeho ohlasovanie svetu. Ako už povedal Druhý vatikánsky koncil, filozofické 
a teologické poznanie pomáha „pozorne počúvať, rozoznávať a interpretovať rozličné spô-
soby vyjadrovania našich čias a vedieť ich posúdiť vo svetle Božieho slova, aby sa tak zjavená 
pravda mohla čoraz dôkladnejšie poznávať, lepšie chápať a vhodnejšie predkladať“.193

117. Intelektuálna formácia je súčasťou integrálnej formácie kňaza; dokonca, je v službe 
jeho pastoračnej služby a vplýva aj na ľudskú a duchovnú formáciu, ktoré z nej čerpajú uži-
točný prínos. To znamená, že rozvoj všetkých schopností a rozmerov osoby, vrátane racionál-
neho, s rozsiahlou oblasťou nadobudnutých vedomostí, prispieva k rastu kňaza, služobníka 
a svedka Slova v Cirkvi a vo svete. Ďaleko od toho, že by bola zviazaná len s oblasťou poznania 
alebo chápaná iba ako nástroj na získanie väčšieho počtu informácií o jednotlivých disciplí-
nach, táto formácia sprevádza kňazov, aby sa disponovali na hlboké počúvanie Slova, ako aj 
cirkevnej komunity, aby sa naučili skúmať znamenia čias.

190	 Porov. CIC, kán. 244 – 245, § 1. 
191	 Pastores dabo vobis, č. 26: AAS 84 (1992), 700.
192	 Direktórium pre službu a život kňazov, č. 46.
193	 Gaudium et spes, č. 44: AAS 58 (1966), 1065.



﻿  |  119

118. Dôkladné a organické štúdium filozofie a teológie je najvhodnejším spôsobom v per-
spektíve osvojenia si tej forma mentis, ktorá umožňuje čeliť otázkam a výzvam objavujúcim 
sa pri vykonávaní služby, interpretujúc ich v optike viery. Na jednej strane je nevyhnutné ne-
zanedbať solídnu a primeranú kvalitu intelektuálnej formácie; na druhej strane je potrebné 
pamätať, že plnenie povinností vzťahujúcich sa na štúdium nemôže byť jediným kritériom 
na určenie dĺžky formačného procesu kandidáta kňazstva, pretože štúdium, akokoľvek dô-
ležité, predstavuje len jeden aspekt, i keď nie sekundárny, integrálnej formácie v perspektí-
ve kňazstva. Bude úlohou každého národného ratio zabezpečiť a posilniť nevyhnutné prv-
ky predstavené v  tomto ratio fundamentalis, týkajúce sa intelektuálnej formácie, vezmúc 
do úvahy historické a kultúrne špecifiká každej krajiny.

e) Pastoračný rozmer
119. Keďže cieľom seminára je pripraviť seminaristov nato, aby sa stali pastiermi na obraz 

Krista, kňazská formácia musí byť preniknutá pastoračným duchom, ktorý ich uschopní mať 
ten istý súcit, štedrosť, lásku pre všetkých, predovšetkým pre chudobných, a zápal pre veci 
Božieho kráľovstva, ktoré charakterizovali verejnú službu Božieho Syna, a ktoré môžu byť 
zhrnuté do pastoračnej lásky.

Avšak, samozrejme, musí byť ponúknutá formácia špecificky pastoračného charakteru,194 
ktorá pomôže seminaristovi získať vnútornú slobodu nevyhnutnú pre život apoštolátu ako 
služby, schopnú spozorovať Božie pôsobenie v srdci a živote ľudí. Takto prežívaná pastorač-
ná činnosť sa pre samotného vysväteného služobníka utvára ako trvalá škola evanjelizácie. 
V tomto čase seminarista začne byť vedúcim predstaviteľom skupiny, prítomný ako človek 
spoločenstva – prostredníctvom počúvania a pozorného rozlišovania situácie, a začne tiež 
spolupracovať s druhým pri napomáhaní ministeriality. Osobitným spôsobom, seminaristi 
musia byť náležite vychovávaní na spoluprácu s trvalými diakonmi a svetom laikov, oceňujúc 
ich špecifický prínos. Je nevyhnutné, aby kandidáti kňazskej služby dostali vhodnú formáciu 
aj ohľadom evanjeliovej podstaty zasväteného života v jeho mnohých vyjadreniach, ohľadom 
vlastnej charizmy, a ohľadom kánonických aspektov, v perspektíve užitočnej spolupráce.

120. Povolanie byť pastiermi Božieho ľudu si vyžaduje formáciu, ktorá budúcich kňazov 
urobí odborníkmi v umení pastoračného rozlišovania, teda schopnými hlbokého načúvania 
reálnym situáciám a dobrého úsudku pri výbere a rozhodovaniach. Pre uskutočňovanie pas-
toračného rozlišovania je potrebné dať do centra evanjeliový štýl načúvania, ktorý pastiera 
oslobodzuje od pokušenia abstraktnosti, od protagonizmu, od prílišnej istoty o sebe samom 

194	 Pastores dabo vobis, č. 58: AAS 84 (1992), 759 – 760: „Výchovný program seminára má vzbudiť u pastiera 
pravú pastoračnú citlivosť, vychovať ho k vedomému a zrelému preberaniu vlastnej zodpovednosti, vytvoriť 
u neho vnútorný návyk hodnotiť problémy, ustáliť v ňom správnu hierarchiu hodnôt a schopnosť voliť si 
riešenia vždy na základe a vo svetle viery a v súlade s teologickými požiadavkami vlastnej pastorácie“ porov. 
CIC, kán. 258.



120  | 

a od toho chladu, ktorý by z neho urobil „účtovníka ducha“ namiesto „dobrého samaritána“.195 
Kto počúva Boha a bratov vie, že Duch vedie Cirkev k celej pravde (porov.. Jn 16,13) a že ona, 
koherentne s tajomstvom vtelenia, pomaly klíči v reálnom živote človeka a v znameniach de-
jín.

Pastier sa tak učí vychádzať z vlastných vopred vytvorených istôt a nemyslieť na vlastnú 
službu ako na množinu vecí, ktoré treba urobiť alebo noriem, ktoré treba aplikovať, ale svoj 
život urobí „miestom“ pohostinného počúvania Boha a bratov.196

V pozornom, úctivom počúvaní bez predsudkov, sa pastier stane schopným nie povrchne 
a nie posudzovačne čítať život druhých, vstupujúc do srdca osôb a do kontextov života, ktoré 
ich vyznačujú, predovšetkým do vnútorných a vonkajších ťažkostí, ktoré niekedy robia prob-
lematickým ich konanie. Bude schopný s rozumnosťou a pochopením interpretovať podmie-
nenosti každého druhu, v ktorých sa dané osoby pohybujú, učiac sa predkladať duchovné 
a pastoračné rozhodnutia, ktoré sú uskutočniteľné, pozorné voči životu veriacich a socioku-
ltúrnemu prostrediu, ktoré ich obklopuje.

Pohľad dobrého pastiera, ktorý hľadá, sprevádza a vedie svoje ovce, ho vovedie do jasnej, 
rozvážnej a súcitnej vízie; svoju službu bude vykonávať v štýle pokojného prijatia a bdelého 
sprevádzania všetkých situácií aj tých najzložitejších, ukazujúc krásu a požiadavky evanjelio-
vej pravdy, bez skĺznutia do rigoristických a legalistických obsesií. Takým spôsobom dokáže 
predložiť cesty viery prostredníctvom malých krokov, ktoré môžu byť lepšie ocenené a pri-
jaté. Stane sa tak znamením milosrdenstva a súcitu, vydávajúc svedectvo o materskej tvári 
Cirkvi, ktorá – bez toho, aby sa vzdala požiadaviek evanjeliovej pravdy – sa vyhýba tomu, aby 
z nich urobila mlynské kamene a uprednostňuje viesť so súcitom, zahŕňajúc všetkých.

121. Keďže adresátmi pastoračnej starostlivosti sú aj nepraktizujúci, neveriaci a tí, ktorí 
vyznávajú iné náboženstvo, seminaristi sú povolaní naučiť sa vstupovať do dialógu a ohlaso-
vať evanjelium Krista všetkým ľuďom, chápajúc ich najhlbšie očakávania a s rešpektom voči 
slobode každého z nich. Preto nech formátori učia budúcich pastierov, ako vytvárať nové 
„priestory“ a nové pastoračné príležitosti, aby vychádzali v ústrety tým, ktorí plne nezdieľajú 
katolícku vieru, ale hľadajú – s dobrou vôľou – vyčerpávajúcu a autentickú odpoveď na svoje 
najhlbšie otázky.

122. Solídna pastoračná formácia si vyžaduje nielen praktizovanie aktivít apoštolského 
charakteru, ale aj štúdium pastorálnej teológie, ktorá využíva tam, kde je to potrebné, pro-
spešný príspevok humanitných vied, predovšetkým psychológie, pedagogiky a sociológie.

195	 Porov. Evangelii gaudium, č. 33: AAS 105 (2013), 1034; Amoris laetitia, č. 300; František, Homília na Jubileum 
(Svätý rok) kňazov a seminaristov (3. júna 2016): L›Osservatore Romano 126 (4. júna 2016), 8. 

196	 Porov. Angelus (17. júla 2016): L‘Osservatore Romano 163 (18 – 19. júla 2016), 1: „Hosťa nie je len potrebné 
obslúžiť, nakŕmiť a všemožne sa o neho postarať. Je predovšetkým potrebné, aby bol vypočutý. [...] Pretože 
hosťa treba prijať ako osobu, s  jej príbehom, jej srdcom bohatým na city a myšlienky, aby sa mohol cítiť 
naozaj ako v rodine.“ 



﻿  |  121

123. Na  túto úlohu – na docielenie „postavy“ a pastoračného rázu misie –  bude veľmi 
nápomocný a stimulujúci príklad kňazov, ktorí predchádzali kandidátov v službe – aj vo vy-
sokom veku – a pastierov, ktorí vedú diecézu, ako aj emeritných biskupov; pôjde teda o spo-
znanie a ocenenie „pastoračnej tradície“ lokálnej cirkvi, v ktorej budú inkardinovaní alebo 
v ktorej budú vykonávať službu, aby sa napomohlo ich následnému začleneniu do pastorač-
ného života.

Seminaristi nech sú vedení autenticky katolíckym duchom; milujúc úprimne vlastnú die-
cézu, nech sú ochotní „ak sa to od nich bude raz žiadať alebo po tom sami zatúžia –vložiť sa 
do špecifickej služby univerzálnej Cirkvi alebo miestnych cirkví, s veľkorysosťou a nasade-
ním197.

124. Podľa rozumného úsudku biskupov nech sa zavedú –  na  celé obdobie formácie, 
v príhodných časoch a vhodnými spôsobmi, zhodnotiac predovšetkým dni a obdobia bez 
vyučovacích hodín –  niektoré skúsenosti apoštolátu, nevyhnutné na  integrálnu formáciu 
subjektu, prispôsobené podľa veku seminaristov a ich rozličných postojov. Každý seminár, 
v súlade a úzkom kontakte s ostatnými diecéznymi inštitúciami, nech sa vynasnaží zade-
finovať skúsenosť pastoračnej praxe, zaradiac ju do priebehu roku takým spôsobom, aby sa 
vyhlo tomu, že nejakým spôsobom zasiahne do ostatných formačných úloh. Mimoriadnu 
pozornosť treba venovať oblastiam, v ktorých seminaristi budú uskutočňovať svoju pasto-
račnú prax, predovšetkým „pri výbere miesta a služby, v ktorých sa bude získavať pastoračná 
prax, treba brať zvláštny ohľad na dotyčnú farnosť, základnú bunku čiastkových a špecializo-
vaných pastoračných skúseností, v ktorej sa budúci kňazi stretnú s jednotlivými problémami 
svojej služby“.198

Špeciálnu pozornosť treba venovať aj príprave seminaristov vzhľadom na špecifické spôso-
by pastoračného sprevádzania detí, mladých, chorých, starých, zdravotne hendikepovaných 
a tých, ktorí žijú v situáciách samoty alebo chudoby,199 azda kvôli ich situácii migrantov200 
alebo väznených; nech sa venuje osobitný ohľad základnej oblasti rodinnej pastorácie.201

Takéto skúsenosti musia byť usmerňované kňazmi, zasvätenými a laikmi – naozaj skúse-
nými a obozretnými, ktorí každému seminaristovi pridelia určenú úlohu, poučiac ho o kon-
krétnom spôsobe konania, a  nech sú podľa možnosti prítomní aj počas uskutočňovania 
samotných aktivít, aby boli schopní radiť a vhodne podporovať seminaristu, a pomôcť mu 
zhodnotiť konanú službu.

197	 Porov. Evangelii gaudium, č. 273: AAS 105 (2013), 1130.
198	 Pastores dabo vobis, č. 58: AAS 84 (1992), 760.
199	 Porov. Evangelii gaudium, č. 270: AAS 105 (2013), 1128. 
200	 Porov. Kongregácia pre katolícku výchovu, Pastorácia ľudskej mobility vo formácii budúcich kňazov (25. 

januára 1986).
201	 Porov. Ead., Smernice o  formácii seminaristov ohľadom problémov týkajúcich sa manželstva a  rodiny (19. 

marca 1995). 



122  | 

VI. PROTAGONISTI FORMÁCIE
125. Hlavným protagonistom kňazskej formácie je Najsvätejšia Trojica, ktorá utvára kaž-

dého seminaristu podľa plánu Otca – tak prostredníctvom prítomnosti Krista v jeho slove, vo 
sviatostiach a v bratoch v spoločenstve, ako aj prostredníctvom rôznorodých činností Ducha 
Svätého.202 Vo formácii tých, ktorých Kristus volá a v rozlišovaní povolania, si primát činnosti 
Ducha Svätého vyžaduje vzájomné počúvanie a spoluprácu medzi členmi cirkevného spolo-
čenstva, kňazmi, diakonmi, zasvätenými a laikmi.

126. V miestnych cirkvách je prítomná Katolícka cirkev, jedna a jediná.203 I keď za nor-
málnych okolností sa formácia ku kňazstvu uskutočňuje v cirkevnom kontexte vlastnom da-
nej diecéze, alebo príslušným inštitúciám, kňazská služba je otvorená univerzalite Cirkvi,204 
a preto zahŕňa aj prípadnú disponibilitu pre najnaliehavejšie potreby iných diecéz.

Vzťah k miestnej cirkvi, z ktorej seminarista pochádza, však vytvára neopomenuteľný kon-
text formačného procesu. Miestna cirkev predstavuje zároveň miesto, na ktorom nájdu uplat-
nenie pravidlá rozlišovania povolania, a je tiež svedkyňou dosiahnutých pokrokov jednotlivcov 
– smerom k požadovanej ľudskej a kresťanskej zrelosti, v perspektíve kňazskej vysviacky.

127. Členovia vlastného diecézneho spoločenstva sú spoluzodpovední za  kňazskú for-
máciu, podľa rozličných úrovní, spôsobov a kompetencií: biskup ako pastier zodpovedný 
za diecézne spoločenstvo; presbyterát, ako prostredie bratského spoločenstva vo vykonávaní 
kňazskej služby; spoločenstvo formátorov seminára, ako duchovné a pedagogické sprostred-
kovanie; profesori, ponúkajúci tú intelektuálnu oporu, ktorá umožňuje integrálnu formá-
ciu; administratívny personál, odborníci a špecialisti, s príspevkom ich svedectva viery a ži-
vota a ich kompetenciou; napokon samotní seminaristi ako protagonisti procesu integrál-
neho dozrievania, spolu s rodinou, s farnosťou odkiaľ pochádzajú a prípadne združeniami, 
hnutiami a ďalšími cirkevnými inštitúciami.

a) Diecézny biskup
128. Prvý zodpovedný za prijatie do seminára a za formáciu ku kňazstvu je biskup.205 Táto 

zodpovednosť sa prejavuje vo výbere rektora a členov spoločenstva formátorov,206 vo vypraco-
vaní a schválení štatútov, výchovného projektu a seminárneho poriadku.207

202	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 65: AAS 84 (1992), 770 – 772.
203	 CIC, kán 368: „Partikulárne cirkvi, v  ktorých a  z  ktorých jestvuje jedna a  jediná Katolícka cirkev, sú 

predovšetkým diecézy“.
204	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 18: AAS 84 (1992), 684 – 686.
205	 Porov. tamže, č. 65: AAS 84 (1992), 770 – 772; porov. tiež Inštrukcie o príprave vychovávateľov v seminároch, 

č. 1: Enchiridion Vaticanum 13 (1996), 3151 – 3152; Apostolorum successores, č. 88: Enchiridion Vaticanum 22 
(2006), 1774–1776.

206	 Porov. CIC, kán. 239.
207	 Porov. tamže, kán. 242 – 243.



﻿  |  123

Je nevyhnutné, aby biskup vedel nadviazať dôveryplný dialóg so seminaristami, aby tak 
napomáhal ich úprimnú otvorenosť; vskutku „diecézny biskup, alebo ak ide o interdiecéz-
ny seminár, biskupi, ktorých sa to týka, majú seminár osobne a často navštevovať, dozerať 
na formáciu svojich chovancov, ako aj na filozofické a teologické formovanie, ktoré sa v ňom 
poskytuje, dozerať na formáciu svojich chovancov, ako aj na filozofické a teologické formo-
vanie, ktoré sa v ňom poskytuje, a majú získať znalosti o povolaní, povahe, nábožnosti a pro-
spechu chovancov najmä vzhľadom na udelenie stupňa posvätného stavu.“208 Biskup musí 
venovať starostlivú pozornosť tomu, aby svoju autoritu neuplatňoval takým spôsobom, že 
by de facto pripravil o vážnosť rektora a ďalších formátorov pri rozlišovaní povolania kandi-
dátov a pri ich vhodnej príprave; skôr „so zodpovednými za seminár nech biskup udržiava 
časté osobné kontakty, v znamení dôvery, aby ich povzbudzoval v ich práci a postaral sa, aby 
medzi nimi vládol duch plnej harmónie, spoločenstva a spolupráce“.209 Pre dobro Cirkvi treba 
pamätať na to, že pastoračná láska, na každej úrovni zodpovednosti, sa neprejavuje prijatím 
hocakej osoby do seminára, ale ponúknutím rozvážneho usmernenia ohľadom povolania 
a účinného formačného procesu.

V prípade interdiecéznych seminárov alebo v prípade zverenia seminaristov jednej diecé-
zy do seminára inej miestnej cirkvi,210 dialóg medzi zainteresovanými biskupmi, vzájomná 
dohoda na formačnej metodológii, ktorá sa bude uplatňovať a dôvera zverená zodpovedným 
za seminár, predstavujú nevyhnutné predpoklady na dobrý výsledok vzdelávacej aktivity.

Liturgické slávenia, ktorým predsedá biskup v katedrále, dávajú najavo tajomstvo Cirkvi 
a robia viditeľnou jednotu Božieho ľudu;211 berúc do úvahy formačné úlohy v seminári, bude 
vhodné, aby sa na nich seminaristi zúčastňovali – v najdôležitejších okamihoch liturgického 
roku a diecézneho života.

b) Kňazstvo
129. Klérus miestnej cirkvi nech je v spoločenstve a hlbokom súlade s diecéznym bis-

kupom, zdieľajúc s  ním starostlivosť o  formáciu kandidátov, prostredníctvom modlitby, 
úprimnej náklonnosti, podpory a návštev seminára. Každý kňaz si musí byť vedomý svo-
jej formačnej zodpovednosti vzhľadom na seminaristov; osobitným spôsobom farári – a vo 
všeobecnosti – každý kňaz, ktorý prijíma seminaristov na pastoračnú prax, nech veľkoryso 
spolupracujú so spoločenstvom formátorov v seminári, prostredníctvom otvoreného a kon-
krétneho dialógu. Praktické spôsoby, ktorými sa uskutočňuje spolupráca so seminárom, sa 
môžu líšiť podľa rozličných etáp formačného procesu.

208	 Tamže, kán. 259, § 2. 
209	 Apostolorum successores, č. 89: Enchiridion Vaticanum 22 (2006), 1780.
210	 Porov. CIC, kán. 237.
211	 Porov. Kongregácia pre Boží kult, Caerimoniale Episcoporum, edizione tipica, 1984, č. 11 –  13, vydané 

s dekrétom Recognitis ex decreto, 14. septembra 1984: AAS 76 (1984), 1086–1087.



124  | 

c) Seminaristi
130. Každý seminarista, ako už bolo spomenuté, je protagonistom vlastnej formácie a je 

povolaný k postupu neustáleho rastu v ľudskej, duchovnej, intelektuálnej a pastoračnej ob-
lasti, s prihliadnutím na osobný a rodinný príbeh. Seminaristi sú okrem toho zodpovední 
za vytvorenie a udržiavanie formačnej klímy, ktorá nech je v zhode s evanjeliovými hodno-
tami.

131. Seminaristi sú povinní – ako jednotlivci aj ako skupina – preukázať nielen vo vonkaj-
šom správaní, že zvnútornili autenticky kňazský štýl života, v pokore a službe bratom – -zna-
menie zrelého rozhodnutia vydať sa na osobitné nasledovanie Krista.212

d) Spoločenstvo formátorov
132. Spoločenstvo formátorov sa skladá z vybraných a dobre pripravených kňazov,213 po-

verených spolupracovať na citlivom poslaní kňazskej formácie. Je nevyhnutné, aby boli aj 
formátori určení výlučne na túto úlohu, aby sa jej mohli úplne venovať; preto je potrebné, aby 
bývali v seminári. Spoločenstvo formátorov sa pravidelne stretáva s rektorom na modlitbu, 
plánovanie života v seminári a periodické skúmanie rastu seminaristu.

Skupina formátorov nie je len inštitucionálnou nevyhnutnosťou, ale predovšetkým sku-
točnou výchovnou komunitou, ponúkajúcou koherentné a výrečné svedectvo o hodnotách, 
ktoré sú vlastné kňazskej službe. Vychovaní a povzbudení takýmto svedectvom, seminaristi 
s ochotou a presvedčením prijmú formačné ponuky, ktoré sa im predložia.

133. Podľa Kódexu kánonického práva214 minimálne spoločenstvo formátorov na vedenie 
každého seminára sa skladá z rektora a duchovného vodcu. Avšak počet členov skupiny for-
mátorov musí byť nutne prispôsobený a proporčne zodpovedajúci počtu seminaristov, vráta-
ne aj viacerých duchovných vodcov, vicerektora, ekonóma a ďalších formátorov, ako koordi-
nátorov pre rozličné rozmery, keď si to okolnosti vyžiadajú.

134. Rektor215 je kňaz, ktorý sa vyznačuje obozretnosťou, múdrosťou a vyrovnanosťou 
– vysoko kompetentný,216 ktorý koordinuje výchovnú činnosť v riadení seminára.217 S brat-
skou láskou vytvorí s ďalšími vychovávateľmi hlbokú, lojálnu spoluprácu; je právnym zá-
stupcom seminára, tak z hľadiska cirkevného ako aj občianskeho.218 Rektor v spoločenstve 

212	 Porov. Benedikt XVI., Homília pri kňazskej vysviacke 15 diakonov Rímskej diecézy (7. mája 2006): Insegnamenti 
II/I (2006), 550 – 555.

213	 Porov. Inštrukcie o príprave vychovávateľov v seminároch, č. 1: Enchiridion Vaticanum 13 (1996), 3151 – 3152.
214	 Porov. CIC, kán. 239.
215	 Porov. Inštrukcie o príprave vychovávateľov v seminároch, č. 43: Enchiridion Vaticanum 13 (1996), 3224 – 3226.
216	 Porov. tamže č. 60: Enchiridion Vaticanum 13 (1996), 3252 – 3253.
217	 Porov. CIC, kán. 260.
218	 Porov. tamže, kán. 238, § 2.



﻿  |  125

s formátorom predstaveným každej etape a s duchovným vodcom, sa vynasnaží ponúknuť 
potrebné prostriedky na rozlišovanie a dozrievanie povolania.

135. Vicerektor musí mať nevyhnutnú spôsobilosť vo formačnej oblasti a je povolaný po-
máhať s náležitou rozvážnosťou rektorovi v jeho výchovnej službe, a v prípade jeho neprí-
tomnosti ho zastupuje; vo všeobecnosti, vicerektor „musí prejavovať výrazné pedagogické 
nadanie, radostnú lásku zo svojej služby a ducha spolupráce.“219

136. Biskup sa postará o výber kompetentných a skúsených kňazov pre duchovné vedenie, 
ktoré je jedným z privilegovaných prostriedkov na sprevádzanie každého seminaristu pri 
rozlišovaní povolania. Vodca, alebo páter špirituál, musí byť skutočným majstrom vnútor-
ného života a modlitby, ktorý pomáha seminaristovi prijať Božie povolanie a nechať v sebe 
dozrieť slobodnú a veľkodušnú odpoveď.

Na ňom „spočíva zodpovednosť za duchovné napredovanie seminaristov vo vnútornom 
fóre a za vedenie a koordinovanie rozličných cvičení v zbožnosti a liturgickom živote v se-
minári“.220 V seminároch, v ktorých je viacero duchovných vodcov, jeden z nich má byť „ko-
ordinátorom duchovného rozmeru“. On moderuje liturgický život; koordinuje aktivity os-
tatných duchovných vodcov a eventuálnych externých spovedníkovm,221 pripravuje program 
ročných duchovných cvičení a mesačných duchovných obnov, ako aj slávenia liturgického 
roku, a spolu s rektorom napomáha permanentnú formáciu duchovných vodcov.

137. Tam, kde si to okolnosti vyžadujú, jeden z  formátorov má byť poverený za „koor-
dinátora ľudského rozmeru“. Jeho úlohou je vytvoriť atmosféru spoločenstva priaznivú pre 
proces ľudského dozrievania seminaristov, v spolupráci s ďalšími kompetentnými osobami 
(v oblasti psychologickej, športovej, lekárskej, atď.).

Keď je organizovanie študijných kurzov riadené seminárom, jeden z formátorov má byť 
„koordinátorom intelektuálneho rozmeru“. Jeho úlohou je vypracovať študijný plán schvále-
ný kompetentnou cirkevnou autoritou a sprevádzať a podporovať učiteľov, s osobitnou po-
zornosťou venovanou ich akademickej príprave, vernosti magistériu a pravidelnému doško-
ľovaniu. Okrem toho koordinuje sekretariát štúdií a je zodpovedný za knižnicu.

Ak by seminaristi navštevovali akademické kurzy na univerzite alebo fakulte, „koordiná-
tor intelektuálneho rozmeru“ je povolaný zaujímať sa o ne a sledovať ich, overiť intelektuálnu 
integráciu študijných materiálov a pripraviť komplementárny formačný plán, týkajúci sa tých 
aspektov, ktorým sa univerzita alebo fakulta nevenujú.

219	 Inštrukcie o príprave vychovávateľov v seminároch, č. 45: Enchiridion Vaticanum 13 (1996), 3228.
220	 Tamže č. 44: Enchiridion Vaticanum 13 (1996), 3227.
221	 Porov. kán. 240, § 1.



126  | 

Medzi formátormi sa „koordinátor duchovného rozmeru“ venuje teoretickej a praktickej 
pastoračnej formácii. Stanovuje vhodné miesta pre pastoračnú prax, organizuje skúsenosti 
apoštolátu, dialógu s kňazmi, rehoľníkmi a veriacimi laikmi.

138. Ekonóm222 má pri vybavovaní administratívnych aspektov aj skutočne výchovnú úlo-
hu v rámci spoločenstva seminára. Nech si je vedomý vplyvu, ktorý môžu mať v oblasti života 
na seminaristu vo formácii a hodnoty, ktoré predstavuje poctivé a evanjeliové užívanie mate-
riálnych dobier, v perspektíve výchovy seminaristov k duchu kňazskej chudoby.

139. Spoločenstvo formátorov pracuje v rámci širšieho „výchovného spoločenstva» a berie 
ho do úvahy pri napĺňaní svojho poslania. „Výchovné spoločenstvo» znamená súčet činiteľov 
(protagonistov), ktorí majú účasť na kňazskej formácii: biskup, formátori, profesori, admi-
nistratívny personál, pracovníci, rodiny, farnosti, zasvätení, špeciálny personál, samozrejme, 
okrem samotných seminaristov, keďže bez ich plnej spolupráce nemožno dosiahnuť dobrý 
formačný prínos.223 Títo všetci si musia byť vedomí výchovnej funkcie, ktorú zastávajú a tiež 
dôležitosti ich životnej koherencie, dôslednosti.

e) Profesori
140. Profesori seminárov nech sú menovaní biskupom alebo – v prípade interdiecéznych 

seminárov – zainteresovanými biskupmi, po konzultácii, ak je to vhodné, s rektorom a kolé-
giom profesorov. Táto úloha, v zmysle formačnej zodpovednosti, ktorú obnáša,224 si vyžaduje 
patričný mandát. Vyučujúci i seminaristi sú povolaní s plnou vernosťou sa pridŕžať Božieho 
slova, zvereného vo Svätom písme, odovzdávaného Tradíciou a interpretovaného magisté-
riom. Živý zmysel tradície čerpajú z diel cirkevných otcov a ďalších učiteľov, ktorých si Cirkev 
veľmi váži.

141. Intelektuálna formácia kandidátov podlieha zodpovednosti rektora a spoločenstva 
formátorov. S eventuálnou prítomnosťou „koordinátora intelektuálneho rozmeru“ formáto-
ri zabezpečia spoluprácu a pravidelné stretnutia s profesormi a ďalšími odborníkmi – kvôli 
otázkam týkajúcim sa vyučovania, s cieľom efektívnejšie napomáhať integrálnu formáciu 
seminaristov. Profesori nech sa venujú postupu štúdia každého seminaristu. Snaha semina-
ristov v osobnej intelektuálnej činnosti, vo všetkých materiáloch, musí sa považovať za jedno 
z kritérií rozlišovania povolania a jednu z podmienok pre progresívny rast vo vernosti budú-
cej služobnej úlohe.

222	 Porov. Usmernenia o príprave vychovávateľov v seminároch, č. 45: Enchiridion Vaticanum 13 (1996), 3228. 
223	 Porov. CIC, kán 233, § 1.
224	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 67: AAS 84 (1992), 774 – 775.



﻿  |  127

142. Pri napĺňaní svojej úlohy nech sa profesori pokladajú za súčasť jedinej komunity vyu-
čujúcich,225 ako aj za skutočných vychovávateľov;226 nech sa snažia viesť seminaristov smerom 
k jednote poznania, ktoré nachádza svoje zavŕšenie v Kristovi, Ceste, Pravde a Živote.227

Syntéza poznania, ktoré sa vyžaduje od seminaristu, nech zahŕňa aj všetky ostatné oblasti 
týkajúce sa kňazského života, nielen vedeckú. Profesori nech sa podieľajú na  formačnom 
projekte seminára a berú na seba zodpovednosť zaň, podľa ich kompetencie; nech semina-
ristov stimulujú a pomáhajú im, aby napredovali tak v oblasti poznania a vedeckého bádania, 
ako aj v oblasti duchovného života.

143. Počet profesorov musí byť proporčne zodpovedajúci a dostatočný vzhľadom na di-
daktické potreby a počet seminaristov. Väčšinu pedagogického zboru nech prednostne tvoria 
kňazi, ktorí dokážu zabezpečiť aj pastoračný prístup v prednášanej matérii, čerpajúc priamo 
z osobnej skúsenosti. Toto ustanovenie je motivované skutočnosťou, že učitelia neodovzdá-
vajú len poznatky, ale prispievajú k „vytváraniu“ a formovaniu nových kňazov.228

V niektorých situáciách sa môže ukázať ako vhodný výchovný príspevok členov inštitútov 
zasväteného života, spoločností apoštolského života alebo laikov. V rôznosti povolaní, nech 
každý vyučujúci predstaví seminaristom poznanie o vlastnej charizme, uistí ich o zmysle 
vlastnej prináležitosti k Cirkvi a ponúkne dôsledné svedectvo evanjeliového života.

144. Profesori musia mať dosiahnutý náležitý akademický titul;229 pre posvätné vedy 
a filozofiu sa vyžaduje najmenej licenciát alebo jemu ekvivalentný titul, pre iné disciplíny 
zodpovedajúce akademické hodnosti. Vybavení skúsenosťou a schopnosťami v pedagogickej 
oblasti, vyučujúci sú povolaní mať vhodnú znalosť disciplín, predovšetkým tej, ktorú vyuču-
jú.230

f) Špecialisti
145. Rozličných špecialistov možno prizvať, aby poskytli svoj príspevok napríklad v oblas-

ti lekárskej, pedagogickej, umeleckej, ekologickej, administratívnej a pri používaní prostried-
kov komunikácie.

146. Vo formačnom procese ku kňazstvu sa prítomnosť a príspevok špecialistov v určitých 
disciplínach javia ako užitočné – pre ich odborné kvality a pre podporu, ktorú môžu ponúk-

225	 Porov. tamže, č. 67: AAS 84 (1992), 774 – 775.
226	 Porov. Usmernenia o  príprave vychovávateľov v  seminároch, č. 46: Enchiridion Vaticanum 13 (1996), 3229 

– 3232.
227	 Porov. tamže.
228	 Por. Optatam totius, č. 5: AAS 58 (1966), 716 – 717; Usmernenia o príprave vychovávateľov v seminároch, č. 27: 

Enchiridion Vaticanum 13 (1996), 3196 – 3197.
229	 Porov. CIC, kán 253, § 1. 
230	 Porov. Usmernenia o príprave vychovávateľov v seminároch, č. 27: Enchiridion Vaticanum 13 (1996), 3256.



128  | 

nuť, keď si to konkrétne situácie vyžadujú. Pri výbere špecialistov, okrem ich ľudských kvalít 
a špecifickej kompetencie treba brať do úvahy aj ich profil veriaceho človeka.231 Seminaristi 
musia cítiť a vnímať ich prítomnosť nie ako diktát, ale ako ponuku cennej a kvalifikovanej 
pomoci pre vlastné eventuálne potreby. Každý špecialista sa musí snažiť, aby zasahoval len 
v tej oblasti, ktorá je mu vlastná, bez toho, aby sa vyjadroval k spôsobilosti seminaristov pre 
kňazstvo.

147. V psychologickej oblasti je tento príspevok cenný tak pre formátorov, ako aj pre se-
minaristov, principiálne vo dvoch okamihoch: pri hodnotení osobnosti – vyjadrením názo-
ru o psychickom zdraví kandidáta – a pri terapeutickom sprevádzaní, osvetlením eventuál-
nych problémov a napomáhaním rastu ľudskej zrelosti.232 Niektoré normy, ktoré treba brať 
do úvahy pri používaní tejto vedeckej disciplíny, budú prezentované v VIII. kapitole.

g) Rodina, farnosť a ďalšie cirkevné prostredia
148. Povolanie sa zvyčajne rodí v  rámci komunitného kontextu, v  ktorom seminarista 

prežil významnú skúsenosť viery. Z tohto dôvodu, počiatočná kňazská formácia musí brať 
do úvahy tohto partnera v dialógu. Tak rodina, ako aj farnosť, odkiaľ seminarista pochádza 
alebo ku ktorej má vzťah, a neraz aj iné cirkevné komunitné prostredia,233 prispievajú k pod-
pore a významným spôsobom oživujú povolanie tých, ktorí sú volaní ku kňazstvu, tak v prie-
behu formácie, ako aj v priebehu samotného života kňaza.234

Vskutku „rodinné zväzky sú základom pre posilnenie zdravej sebaúcty seminaristov. Je 
preto dôležité, aby rodiny sprevádzali celý proces seminára i kňazstva, pretože ho pomáhajú 
posilňovať realistickým spôsobom.“235

Zároveň, formačné napredovanie musí od  počiatku viesť k  vnútornej slobode, ktorá 
umožňuje správnu autonómiu pri vykonávaní služby a zdravý odstup od prípadných očaká-
vaní rodiny, pretože povolanie majstra si vyžaduje „položiť ruku na pluh a nepozerať sa späť“ 
(porov. Lk 9, 62).

149. Seminár je povolaný nielen uskutočňovať výchovné dielo so seminaristami, ale aj 
podnikať skutočnú pastoračnú činnosť vo vzťahu k rodinám. Je nevyhnutné, aby – realisticky 
a s ľudskou i kresťanskou zrelosťou – seminaristi dokázali vziať na vedomie a prijať vlastnú 
rodinnú situáciu, ako aj čeliť eventuálnym problémom, a kde je to možné, tiež zdieľať s rodi-

231	 Porov. tamže, č. 64: Enchiridion Vaticanum 13 (1996), 3258.
232	 Porov Usmernenia pre používanie psychologických kompetencií pri prijímaní a formácii kandidátov kňazstva: 

Enchiridion Vaticanum 25 (2011), 1239–1289.
233	 Porov Kongregácia pre náuku viery: List Iuvenescit Ecclesia biskupom Katolíckej cirkvi o  vzťahu medzi 

hierarchickými a charizmatickými darmi pre život a poslanie Cirkvi (15. mája 2016): L‘Osservatore Romano 
135 (15. júna 2016), 1,4 – 5; tamže, 136 (16. júna 2016), 7.

234	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 68: AAS 84 (1992), 775 – 778.
235	 Amoris laetitia, č. 203.



﻿  |  129

nou vlastný projekt povolania. Pastoračná práca seminára vzhľadom na rodinu seminaristov 
prispieva tak ku kresťanskému dozrievaniu rodiny, ako aj k prijatiu povolania ku kňazstvu 
jedného z jej členov v zmysle požehnania – k jeho oceneniu a celoživotnej podpore.

h) Zasvätený život a laici vo formácii
150. Prítomnosť osôb patriacich do oblasti zasväteného života a laikov v seminári pred-

stavuje dôležité meradlo vo formačnom procese kandidátov. Seminaristi nech sú formovaní 
k správnemu oceneniu rozličných chariziem prítomných v diecéznom spoločenstve; kňaz je 
povolaný byť animátorom rôznosti chariziem v Cirkvi. Zasvätený život predstavuje príťažlivý 
a výrečný znak evanjeliovej radikálnosti a ochoty na službu. Laickí veriaci zasa spolupracujú 
na evanjelizačnom poslaní Krista a ponúkajú povzbudivé svedectvá dôslednosti a životných 
rozhodnutí podľa evanjelia.236

151. Prítomnosť ženy vo formačnom procese seminára, či už medzi špecialistami, alebo 
v oblasti vyučovania, apoštolátu, rodín a služby spoločenstvu, má vlastnú formačnú dôle-
žitosť aj s ohľadom na pochopenie komplementárnosti medzi mužom a ženou. Ženy často 
predstavujú číselnú väčšinu medzi adresátmi a spolupracovníkmi pastoračnej činnosti kňa-
za, ponúkajúc povzbudivé svedectvo skromnej, štedrej a nezištnej služby.237

i) Permanentná formácia všetkých protagonistov
152. Úloha protagonistov formácie môže byť definovaná ako vnútorná dispozícia, založe-

ná na intenzívnej duchovnej skúsenosti a usmerňovaná neustálym rozlišovaním; umožňu-
júca učiť sa od života a od rozličných okolností, a objavovať v nich prozreteľnostnú činnosť 
Boha pre vlastné kresťanské alebo kňazské napredovanie. Podľa hĺbky tejto dispozície sa 
meria kvalita služby ponúkanej seminaristom a zároveň od nej závisí aj pokojná formačná 
atmosféra v seminári.

Uskutočňujúc toto poslanie, formátor prežíva príležitosť rastu a môže objaviť špecifickú 
charizmu sprevádzania povolaní a kňazského života – ako povolanie, ktoré ho charakterizuje 
osobným spôsobom. V tomto zmysle sa seminár môže stať školou, ktorá pripravuje zodpo-
vedných za permanentnú formáciu; kto bol formovaný v seminári, teda získava osobitnú 
citlivosť a bohatú skúsenosť nato, aby mohol následne sprevádzať permanentnú formáciu 
kléru.238

236	 Tamže, č. 162: „Tí, ktorí boli povolaní k  panenstvu, môžu nájsť v  niektorých manželských pároch jasné 
znamenie šľachetnej a  neochvejnej vernosti Bohu a  jeho zmluve, ktoré ich srdcia môže povzbudiť ku 
konkrétnejšej a obetavejšej disponibilite.“

237	 Porov . Pastores dabo vobis, č. 66: AAS 84 (1992), 772 – 774; Ján Pavol II., Posynodálna apoštolská exhortácia 
Christifideles laici (30. decembra 1988), č. 49 a 51: AAS 81 (1989), 487 – 489 a 491 – 496. 

238	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 70-81: AAS 84 (1992), 778 – 800.



130  | 

VII. ORGANIZÁCIA ŠTÚDIÍ
153. „Intelektuálna formácia kandidátov kňazstva má svoje osobitné zdôvodnenie v sa-

mej podstate kňazskej služby a v súčasnosti je veľmi potrebná v súvislosti s výzvami ,no-
vej evanjelizácie‘, ku ktorej Pán povoláva Cirkev.“239 Aby bola budúcim kňazom garantovaná 
adekvátna intelektuálna formácia, nech sa všetky disciplíny vyučujú takým spôsobom, aby sa 
jasne zdôraznilo ich intímne spojenie, vyhýbajúc sa fragmentácii. Ide o jednotné, integrálne 
napredovanie,240 ktorého sú všetky matérie dôležitými zložkami – na prezentáciu tajomstva 
Krista a Cirkvi, a na dozretie autenticky kresťanskej vízie človeka a sveta.

„Terajšia situácia, ťaživo poznačená náboženskou ľahostajnosťou a všeobecnou nedôve-
rou v reálnu schopnosť rozumu spoznať objektívnu a univerzálnu pravdu, ako aj donedávna 
neznámymi problémami a otázkami, ktoré sa vynorili po vedeckých a technických objavoch, 
toto všetko si dôrazne žiada vysokú úroveň intelektuálnej formácie, ktorá umožní kňazom 
hlásať za týchto podmienok nezmeniteľnosť Kristovho evanjelia a ukázať jeho vierohodnosť 
voči oprávneným požiadavkám ľudského rozumu. Treba dodať, že súčasný, tak často prí-
zvukovaný jav pluralizmu nielen v ľudskej spoločnosti, ale aj v Cirkvi si vyžaduje zvláštnu 
schopnosť kritického rozlišovania. Toto je ďalší dôvod na nevyhnutnú vážnu intelektuálnu 
formáciu.“241

154. Následne budú predstavené rozličné disciplíny, ktoré utvárajú všeobecný študijný 
plán. V ratio nationalis sa musí objaviť prehľad matérií, ktoré sa týkajú intelektuálnej for-
mácie v každej formačnej etape, so stručným popisom cieľov každej disciplíny, jej kontextu-
alizáciou v rámci celého postupu, program, ako aj prehľad rokov a semestrov, vrátane počtu 
kreditov priznaných každému kurzu.

Treba brať do úvahy, že štúdium propedeutických matérií musí trvať aspoň rok; dĺžka 
filozofických štúdií musí zodpovedať prinajmenšom dvom rokom alebo náležitému počtu 
semestrálnych hodín – podľa školských systémov platných v niektorých krajinách– zatiaľ čo 
teologické štúdiá musia trvať aspoň štyri roky (alebo úmerný počet semestrálnych hodín) 
– tak, aby obdobie teologických a filozofických štúdií bolo dohromady minimálne šesťroč-
né242 (alebo podľa iných študijných programov zodpovedalo kvantite školských matérií, kto-
ré sa dohromady preberajú za šesť rokov).

Matérie, ktoré budú následne uvedené pre propedeutické, filozofické a teologické štúdiá, 
spoločne s „ministeriálnymi“, tvoria základnú štruktúru štúdií v seminároch a vo všetkých 
formačných domoch, a  môžu byť integrované a  adaptované biskupskými konferenciami, 
s ohľadom na ich formačnú tradíciu a špecifické pastoračné potreby.

239	 Tamže, č. 51: AAS 84 (1992), 748.
240	 Porov. CIC, kán 254, § 1.
241	 Pastores dabo vobis, č. 51: AAS 84 (1992), 749.
242	 Porov. CIC, kán. 250.



﻿  |  131

a) Štúdium propedeutických matérií
155. Hoci ide o predbežnú a prípravnú etapu na filozofické a teologické štúdium, pro-

pedeutika kladie dôraz nielen na intelektuálny aspekt, „ale aj a najmä na ľudský a duchov-
ný“;243 „predovšetkým, je naliehavé zabezpečiť správnu rovnováhu medzi ľudsko-duchovným 
a kultúrnym prvkom, aby nedochádzalo k nadmernému násobeniu študijných materiálov , 
na úkor náležite duchovnej a kňazskej formácie.“244

156. Ohľadom matérií, ktoré sa majú prebrať v  propedeutickom období, treba vziať 
do úvahy situáciu spoločnosti a miestnej cirkvi, v ktorej sa vzdelávací projekt rozvíja. Musí 
byť zaručená solídnosť základných prvkov intelektuálnej formácie, ktoré prispejú k násled-
nému formačnému postupu.

Treba sa postarať, aby bolo zaručené „obšírnejšie poznanie učenia viery“245 a prvkov po-
chopenia kňazskej služby, ako aj zaceliť prípadné medzery, ktoré by sa objavili u kandidátov 
na kňazstvo na záver stredoškolských štúdií v oblastiach, ktoré sú pre nich nutné.

157. Následne sú vymenované, názorným spôsobom, niektoré matérie, ktoré môžu cha-
rakterizovať propedeutické štúdiá:

a. úvod do čítania Svätého písma, ktorý umožní prvé poznanie Biblie vo všetkých jej čas-
tiach;

b. úvod do tajomstva Krista246 a Cirkvi, do teológie kňazstva a liturgie, prostredníctvom 
štúdia Katechizmu Katolíckej cirkvi a liturgických kníh;

c. úvod do dokumentov Druhého vatikánskeho koncilu a magistéria Cirkvi, predovšet-
kým pápežského magistéria;

d. prvky kňazskej duchovnosti, s osobitnou pozornosťou voči hlavným duchovným „ško-
lám“ a svätým, ktorí poskytli príkladné svedectvo kňazského života;

e. prvky dejín univerzálnej Cirkvi a miestnej cirkvi, predovšetkým v misionárskych as-
pektoch;

f. hagiografia, vo vzťahu k svätým a blahoslaveným danej diecézy alebo regiónu;
g. prvky humanistickej kultúry, prostredníctvom poznania diel národných autorov 

a nekresťanských náboženstiev v danej krajine alebo regióne;
h. prvky psychológie, ktoré môžu seminaristom pomôcť pri sebapoznaní.

243	 Propedeutické obdobie, III, č. 1.
244	 Tamže, III, č. 6. 
245	 Pastores dabo vobis, č. 62: AAS 84 (1992) 767.
246	 Porov. Propedeutické obdobie, III, č. 2. Vo všeobecnosti, úvod do tajomstva Krista má seminaristom pomôcť 

pochopiť význam cirkevných štúdií, ich štruktúru a ich pastoračné zameranie; zároveň, spolu s pozorným 
čítaním Božieho slova má tiež seminaristom pomôcť, aby dokázali položiť solídny základ pre svoju vieru, 
hlbšie chápať a s väčšou zrelosťou objať kňazské povolanie.



132  | 

b) Filozofické štúdiá
158. Štúdium filozofie „vedie k hlbšiemu pochopeniu a výkladu osoby, jej slobody, jej vzťa-

hov k svetu a Bohu. Filozofia je veľmi potrebná nielen z hľadiska súvisu medzi filozofickými 
argumentmi a tajomstvom spásy, ktoré teológia podáva vo vyššom svetle viery, ale aj vzhľa-
dom na  rozšírenú kultúrnu situáciu, ktorá povýšila subjektivizmus na  kritérium a  mieru 
pravdy... Netreba podceňovať dôležitosť filozofie ako záruky „istoty pravdy“, ktorá sama môže 
byť základom úplného osobného odovzdania sa Ježišovi a Cirkvi“.247

159. Čo sa týka matérií na štúdium vo filozofickej oblasti, osobitnú pozornosť treba ve-
novať systematickej filozofii, ktorá vedie k solídnemu a dôslednému poznaniu človeka, sve-
ta a Boha, garantujúc širokú syntézu myslenia a perspektív. Táto formácia sa musí zakladať 
na neustále platnom filozofickom dedičstve, ktorého svedkami sú veľkí kresťanskí filozofi.

Treba brať do úvahy aj filozofické skúmania našich čias – predovšetkým tie, ktoré majú 
najväčší vplyv na danú krajinu – ako aj napredovanie moderných vied, aby seminaristi – ma-
júc náležité vedomie o významných prvkoch spoločnosti – boli adekvátne prichystaní na dia-
lóg s ľuďmi. Aby sa uľahčilo štúdium filozofických predmetov, seminaristi sa musia pripraviť 
osvojením si špecifickej „filozofickej metodológie“.

160. V tomto okamihu formácie má byť primeraný priestor rezervovaný metafyzike, keďže 
„charakter poznania filozofie implikuje jej ,autenticky metafyzický význam, teda schopnosť 
transcendovať empirické údaje, aby sa pri hľadaní pravdy dosiahlo niečo absolútne, posledné, 
základné´, hoci spoznávané postupne počas dejín“,248 podľa „pôvodného ,povolania´ filozofie 
– hľadania pravdy a jej metafyzického a sapienciálneho rozmeru“.249 Bude tiež nevyhnutné 
venovať pozornosť teodicei a kozmológii, ktoré uvádzajú do kresťanskej vízie skutočnosti.

161. Usilovne sa musia prednášať „dejiny filozofie“, aby bola jasná genéza a rozvoj naj-
dôležitejších tém. „Dejiny filozofie“ majú za cieľ pomôcť pochopiť kontinuitu uvažovania 
a ľudského myslenia o absolútne, o pravde a o možnosti jej poznania. Filozofické štúdiá pred-
stavujú aj úrodnú pôdu na dialóg a konfrontáciu s neveriacimi.

162. Ostatné matérie, ktorým bude potrebné venovať pozornosť počas tejto fázy štúdií, sú 
filozofická antropológia, logika, estetika, epistemológia, etika, politická filozofia a filozofia 
náboženstva.

247	 Pastores dabo vobis, č. 52: AAS 84 (1992), 750.
248	 Kongregácia pre katolícku výchovu, Dekrét o reforme cirkevných štúdií filozofie (28. januára 2011), č. 4: AAS 

104 (2012), 219; por. tiež Kongregácia pre katolícku výchovu, Okružný list Vyučovanie filozofie v seminároch 
(20. januára 1972): Enchiridion Vaticanum 4 (1971 – 1973), č. 1516 – 1556. 

249	 Dekrét o reforme cirkevných štúdií filozofie, č. 3: AAS 104 (2012), 219.



﻿  |  133

163. Náležitú pozornosť treba venovať humanitným vedám, ako sociológia, pedagogika 
a psychológia – v tých aspektoch, ktoré možno pokladať za najprimeranejšie pre formačný 
proces v perspektíve kňazskej služby, aby v seminaristoch vzrástla schopnosť poznať ľudské-
ho ducha, s jeho bohatstvami i krehkosťami, a tak uľahčiť formovanie jasných a vyrovnaných 
úsudkov o ľuďoch a situáciách.

164. Prostredníctvom tohto študijného napredovania bude možné stimulovať v semina-
ristoch „lásku k dôslednému hľadaniu, skúmaniu a dokazovaniu pravdy spolu s úprimným 
uznaním hraníc ľudského poznania“, a to aj v pastoračnej optike, venujúc „dôkladnú pozor-
nosť vzťahom medzi filozofiou a skutočnými životnými problémami“.250

c) Teologické štúdiá
165. Teologická formácia musí „priviesť kandidáta kňazstva k tomu, aby si osvojil úplné 

a zjednocujúce videnie právd, ktoré Boh zjavil skrze Ježiša Krista a ktoré dosvedčuje viera 
Cirkvi. Z toho vyplýva dvojaká požiadavka: poznať „všetky“ kresťanské pravdy bez svojvoľ-
ného výberu a poznať ich v organickej spätosti“.251 Ide teda o významnú a podstatnú fázu 
postupu intelektuálnej formácie, pretože „budúci kňaz v skutočnosti práve štúdiom – a naj-
mä teologickým – vniká do  Božieho slova, zveľaďuje svoj duchovný život a pripravuje sa 
na pastoračnú službu“.252

166. Štúdium Svätého písma je dušou teológie;253 ono musí inšpirovať všetky teologické 
disciplíny. Nech sa preto pripisuje náležitá dôležitosť biblickej formácii, na všetkých úrov-
niach, od lectio divina po exegézu.254 Po vhodnom úvode, nech sú seminaristi náležite uvede-
ní do exegetických metód, aj s pomocou doplnkových disciplín a špeciálnych kurzov. Nech 
sú spôsobilo oboznámení profesormi o povahe a  riešení principiálnych hermeneutických 
problémov a nech sa im poskytne účinná pomoc, aby získali celkový pohľad na celé Sväté 
písmo a do hĺbky pochopili významné okamihy dejín spásy a charakteristiky jednotlivých 
biblických kníh. Profesori nech vynaložia úsilie, aby seminaristom ponúkli teologickú synté-
zu Božieho zjavenia, zodpovedajúcu magistériu, na zabezpečenie solídnych základov na ich 
duchovný život a ich budúce ohlasovanie.

250	 Optatam totius, č. 15: AAS 58 (1966), 722. 
251	 Pastores dabo vobis, č. 54: AAS 84 (1992), 753.
252	 Tamže, č. 51: AAS 84 (1992), 749.
253	 Porov. Dei verbum, č. 24: AAS 58 (1966), 828 – 829.
254	 Benedikt XVI., Posynodálna apoštolská exhortácia Verbum Domini, č. 35: AAS 102 (2010), 714 – 715: Vznikla 

hlboká priepasť „medzi vedeckou exegézou a lectio divina. Práve odtiaľto niekedy pramení istá rozpačitosť 
pri príprave homílií.“ Treba poukázať aj na to, že takýto dualizmus často vyvoláva neistotu a nedostatočnú 
solídnosť intelektuálnej formácie aj u niektorých kandidátov služobného kňazstva. „Tam, kde exegéza nie 
je teológiou, nemôže byť ani Písmo dušou teológie. A naopak, tam kde teológia nie je vo svojej podstate 
interpretáciou Písma v  Cirkvi, takáto teológia nemá základy.“ Preto je nevyhnutné rozhodne začať brať 
pozornejšie do úvahy usmernenia, ktoré v tejto súvislosti podáva dogmatická konštitúcia Dei verbum».



134  | 

Seminaristi nech dostanú príležitosť naučiť sa niektoré pojmy hebrejčiny a biblickej gréč-
tiny, prostredníctvom ktorých sa môžu priblížiť originálnym biblickým textom; osobitná 
pozornosť nech sa tiež venuje poznaniu kultúry a biblického kontextu, predovšetkým heb-
rejským dejinám, s cieľom zlepšiť pochopenie Svätého písma a dosiahnuť správny vnútorný 
vzťah k bratom Starej zmluvy.

167. Posvätná liturgia sa musí pokladať za základnú disciplínu; nech sa prezentuje z teolo-
gického, duchovného, kánonického a pastoračného aspektu, v spojení s inými disciplínami, 
aby seminaristi spoznali, ako sú tajomstvá spásy prítomné a pôsobia v liturgických úkonoch. 
Okrem toho, keď sa objasňujú texty a obrady – tak východné, ako aj západné – posvätná 
liturgia sa musí považovať za vyjadrenie viery a duchovného života Cirkvi. Seminaristi nech 
si osvoja podstatné a nemenné jadro liturgie a tiež to, čo, naopak, patrí ku konkrétnym histo-
rickým nánosom, a preto môže byť aktualizované, samozrejme s dôsledným rešpektovaním 
liturgických a kánonických predpisov pre danú oblasť.255

168. Dogmatická teológia, a v nej zahrnuté sviatosti, nech sa vyučuje systematicky a uspo-
riadane, takým spôsobom, aby boli najskôr vysvetlené biblické texty; potom nech sú pred-
nesené – s cieľom odovzdania a rozvoja chápania zjavených právd – príspevky východných 
a západných cirkevných otcov; nech sa objasní historický progres dogiem; napokon nech sa 
seminaristi prostredníctvom hĺbavého výskumu naučia plnšie prenikať do tajomstiev spásy 
a chápať prepojenia, ktoré medzi nimi existujú; nech sa tiež naučia, ako interpretovať a čeliť 
životným situáciám vo svetle Zjavenia; ako chápať večné pravdy v meniacich sa podmienkach 
ľudskej skutočnosti a vhodne ich komunikovať Božiemu ľudu.

Od počiatku teologickej formácie nech sa vhodnými spôsobmi predstavuje doktrína tý-
kajúca sa teologických prameňov a fundamentálnej teológie; nech sa tiež nevynechá, v eku-
menickom duchu a vo formách prispôsobených súčasným podmienkam, všetko to, čo sa 
týka úvodu do viery, s jej racionálnymi a existenciálnymi základmi, berúc do úvahy aj prvky 
historickej a sociologickej povahy, ktoré majú osobitný vplyv na kresťanský život.

169. Aj morálna teológia, vo všetkých jej odvetviach, musí byť zakorenená vo Svätom pís-
me, aby sa poukázalo na jej vnútornú prináležitosť k jedinému tajomstvu spásy. Nech zobrazí 
kresťanské konanie veriacich, založené na viere, na nádeji a na láske, ako odpoveď na Božie 
povolanie, vyložiac systematickým spôsobom ich povolanie k svätosti a slobode. Nech sa tiež 
snaží vzbudiť zmysel pre hodnotu čnosti a citlivosť na hriech, bez toho, aby s týmto cieľom 
opomenula najnovšie poznatky antropológie, a nech sa predstavuje ako napredovanie – nie-
kedy náročné – ale vždy nasmerované k radosti kresťanského života.

Toto morálne učenie, chápané ako „zákon slobody» a „život podľa Ducha» má svoje za-
vŕšenie v spirituálnej teológii, ktorá musí zahŕňať aj štúdium teológie a kňazskej spirituality, 

255	 Porov. CIC, kán. 838.



﻿  |  135

zasväteného života – prostredníctvom praktizovania evanjeliových rád – a tiež laického živo-
ta. Kresťanská etika je povolaná formovať učeníkov, každého podľa znakov vlastného povo-
lania, na cestu svätosti. V takomto kontexte bude nevyhnutné predvídať v študijnom pláne 
kurz Teológie zasväteného života, aby sa budúci pastieri mohli oboznámiť so základnými 
údajmi a teologickými obsahmi, ktoré sú vlastné podstate zasväteného života, patriaceho 
do života a svätosti samotnej Cirkvi.

170. Pastorálna teológia „je vedeckou úvahou o tom, ako sa Cirkev deň čo deň buduje 
v toku dejín silou Ducha; [...] pastoračná teológia nie je len umením či súhrnom povzbudení, 
skúseností, metód; má svoju plnú teologickú dôstojnosť, lebo z viery čerpá zásady a krité-
riá pastoračnej činnosti Cirkvi počas dejín, tej Cirkvi, ktorá každodenne „rodí» samu seba. 
[...] Medzi týmito zásadami a kritériami je zvlášť významné evanjeliové rozlišovanie sociál-
no-kultúrnej a cirkevnej situácie, v ktorej sa pastoračná činnosť uskutočňuje.“256

171. V kontexte zvýšenej ľudskej mobility, v ktorom sa celý svet stal „globálnou dedinou», 
nemôže v priebehu štúdií chýbať misiológia, ako pravá formácia k univerzalite Cirkvi a pod-
pora jej evanjelizačného nadšenia – nielen ako missio ad gentes, ale aj ako nová evanjelizácia.

172. Bude nutné, aby dostatočný počet hodín bol rezervovaný vyučovaniu sociálnej ná-
uky Cirkvi, vzhľadom na to, že ohlasovanie a vydávanie svedectva o evanjeliu, ku ktorému 
je kňaz povolaný, má jednu zo svojich dôležitých oblastí pôsobnosti v ľudskej spoločnosti 
a zameriava sa, medzi inými vecami, na budovanie Božieho kráľovstva. To si žiada obšírnu 
znalosť reality a evanjeliové čítanie ľudských, spoločenských a politických vzťahov, ktoré de-
terminujú existenciu jednotlivcov a národov. Do tohto horizontu patria dôležité témy vlastné 
životu Božieho ľudu, ktorým magistérium Cirkvi257 venuje rozsiahlu pozornosť; medzi nimi 
napríklad hľadanie spoločného dobra, hodnota solidarity medzi národmi, hodnota subsi-
diarity, výchova mládeže, práca s právami a povinnosťami, ktoré sú s nimi spojené, význam 
politickej autority, hodnoty spravodlivosti a pokoja, sociálne štruktúry podpory a sprevádza-
nia najchudobnejších.

Okrem toho sa pozornosť odborníkov a učencov aktívnych v rozličných oblastiach výsku-
mu už dlhší čas koncentruje na objavujúcu sa planetárnu krízu, ktorá nachádza veľkú odo-
zvu v súčasnom magistériu a týka sa „ekologického problému». Ochrana stvorenia a starost-
livosť o náš spoločný dom – zem – naplno patria do kresťanskej vízie človeka a skutočnosti, 
a predstavujú v istom zmysle základ pre ekológiu ľudských vzťahov, a preto si predovšetkým 

256	 Pastores dabo vobis, č. 57: AAS 84 (1992), 758 – 759.
257	 Napríklad porov. Lev XIII., Encyklika Rerum novarum (15. mája 1891): AAS 23 (1890 – 1891), 641 – 670; Ján 

XXIII., Encyklika Mater et magistra (15. mája 1961): AAS 53 (1961), 401 – 464; Pavol VI., Encyklika Popolorum 
progressio (26. marca 1967): AAS 59 (1967), 257 – 299; Ján Pavol II., Encyklika Centesimus annus (1. mája 
1991): AAS 83 (1991), 793 – 867; Benedikt XVI., Encyklika Caritas in veritate (29. júna 2009): AAS 101 (2009), 
641 – 709.



136  | 

dnes vyžadujú ekologickú konverziu, „ktorá vedie k tomu, že umožníme, aby sa vo vzťahoch 
so svetom, ktorý nás obklopuje, prejavili všetky dôsledky nášho stretnutia s Ježišom. Povola-
nie strážiť Božie dielo je podstatnou súčasťou čnostného života a nie niečím voliteľným alebo 
druhotným aspektom kresťanského života“.258 Bude preto nutné, aby budúci kňazi boli vý-
razne vedení k tejto téme a prostredníctvom nevyhnutných magisteriálnych a teologických 
usmernení im bola poskytnutá pomoc, aby spoznali „veľkosť, naliehavosť a krásu výzvy, pred 
ktorou stojíme“,259 a preniesli ju do vlastného budúceho pastoračného ministéria, stanúc sa 
podporovateľmi adekvátnej starostlivosti o všetky témy spojené so správou stvoreného sveta.

173. Dejiny Cirkvi musia objasniť pôvod a vývoj Cirkvi ako Božieho ľudu, ktorý sa šíri 
v čase a priestore, vedecky skúmajúc historické pramene. Pri jej výklade treba brať do úvahy 
progres teologických doktrín a konkrétnej sociálnej, ekonomickej a politickej situácie, ako aj 
názory a formy myslenia, ktoré mali najväčší vplyv – nie bez skúmania vzájomnej závislosti 
a vývoja. Napokon treba zdôrazniť obdivuhodné stretnutie medzi božským a ľudským kona-
ním, rozvíjajúc v seminaristoch skutočný zmysel pre Cirkev a pre Tradíciu. Je nutné, aby bola 
venovaná náležitá pozornosť aj dejinám Cirkvi vo vlastnom kraji.

174. Kánonické právo nech sa vyučuje na základe solídnej vízie tajomstva Cirkvi, vo svetle 
Druhého vatikánskeho koncilu.260 Pri vysvetľovaní jeho princípov a noriem je potrebné uká-
zať, ako celý kánonický poriadok a cirkevná disciplína musia zodpovedať spásonosnej Božej 
vôli, majúc za najvyšší zákon (suprema lex) spásu duší. Preto – slovami, ktoré boli použité pri 
promulgácii kódexu z roku 1983 – sa dá povedať, že cirkevné právo možno vcelku „chápať ako 
veľké úsilie preložiť [...] koncilovú ekleziológiu do kánonickej reči. A hoci obraz Cirkvi opí-
saný v náuke koncilu nie je možné dokonale pretlmočiť do kánonického jazyka, predsa kó-
dex treba stále prirovnávať k tomuto obrazu ako prvotnému vzoru, ktorého črty musí v sebe 
podľa možnosti vyjadrovať svojou prirodzenosťou.“261 Kánonické právo sa teda dáva do služby 
činnosti Ducha v Cirkvi a – v rámci správneho rozlišovania cirkevných situácií – napomáha 
uskutočňovanie účinnej pastorácie.

V tom zmysle je vhodné, aby sa v období počiatočnej formácie podporovala kultúra a štú-
dium kánonického práva, takým spôsobom, aby si kňazi mohli uvedomiť, že predovšetkým 
v oblasti rodinnej pastorácie, mnohé problémy alebo „zranenia» môžu nájsť liek v prostried-
koch ponúkaných kánonickým právom, napomáhajúc „podľa darov a poslania každého, dob-
ro veriacich“.262

258	 František, Encyklika Laudato sí ´24. mája 2015), č. 217: L‘Osservatore Romano 137 (19. júna 2015), 6.
259	 Tamže, č. 15: L›Osservatore Romano 137 (19. júna 2015), 4.
260	 Porov. Optatam totius, č. 16: AAS 58 (1966), 723 – 724.
261	 Ján Pavol II., Apoštolská konštitúcia Sacrae disciplinae leges (25. januára 1983): AAS 75 (1983), Pars II, p. XI.
262	 František, Apoštolský list motu proprio Mitis Iudex Dominus Iesus (15. augusta 2015): L‘Osservatore Romano 

204 (9. septembra 2015), 3. 



﻿  |  137

175. Tým istým spôsobom nech sa vezmú do úvahy – ako dôležité oblasti procesu teolo-
gických štúdií – aj ďalšie disciplíny, ako ekumenizmus a dejiny náboženstiev, s osobitným 
zameraním na židovstvo a islam, okrem tých, ktoré sú najviac rozšírené v danej krajine, s cie-
ľom podporovať medzináboženský dialóg. Okrem toho, vo vedomí, že „evanjelizujeme aj 
vtedy, keď sa snažíme čeliť rozličným výzvam, pred ktorými sa ocitáme“,263 treba venovať veľa 
pozornosti adresátom ohlasovania viery, a teda aj otázkam a provokáciám vychádzajúcim zo 
sekulárnej kultúry; ekonómia vylúčenia, idolatria peňazí, znečistenie, ktoré plodí násilie, 
primát zdania nad bytím, postmoderný a globalizovaný individualizmus, ako aj realita etic-
kého realizmu a náboženskej indiferentnosti.264

d) „Ministeriálne“ matérie
176. Tieto disciplíny sú matérie, ktorých poznanie sa vyžaduje predovšetkým kvôli špeci-

fickým potrebám budúcej pastoračnej služby,265 ktorá sa bude vykonávať v konkrétnom kon-
texte a v určitej dobe. Podľa časov a spôsobov, ktoré určí každé ratio nationalis, bude mať 
každý seminár na starosti zaručiť, aby vyučovanie týchto disciplín bolo seminaristom poskyt-
nuté počas formačného napredovania. Ponuka a prehĺbenie týchto matérií budú predstavo-
vať užitočný a neopomenuteľný prínos pre život a duchovný i ľudský rast budúcich kňazov, 
ako aj pre ich službu.

177. Osobitným spôsobom bude vhodné prehĺbiť ars celebrandi, naučiť ich ako sa pro-
spešným spôsobom zúčastňovať na svätých tajomstvách a ako prakticky sláviť liturgiu, s reš-
pektom a vernosťou voči liturgickým knihám.

Špeciálnu pozornosť treba venovať homílii,266 keďže je „meradlom na hodnotenie blízkos-
ti pastiera a jeho schopnosti stretávať sa so svojím ľudom“.267 To sa ukáže ako veľmi užitočné 
aj v ďalších oblastiach služby, ako v  liturgickom kázaní a katechéze, ktoré sú neustálymi 
povinnosťami kňazov v ich činnosti napomáhania rastu spoločenstiev, ktoré im boli zvere-
né. Príprava ohlasovania kresťanského posolstva nie je len „technická», keďže „kazateľ má 
kontemplovať Slovo a tiež kontemplovať ľud. [...] Ide o prepojenie posolstva biblického textu 
s ľudskou situáciou; s tým, čo ľudia prežívajú, so skúsenosťou, ktorá potrebuje svetlo Slova“.268

178. Na dobrú prípravu a dispozíciu na vysluhovanie sviatosti zmierenia bude mať veľkú 
dôležitosť špecifický kurz úvodu do služby svätej spovede, ktorý má pomôcť seminaristom 

263	 Evangelii gaudium, č. 61: AAS 105 (2013), 1045.
264	 Porov. tamže, č. 52 – 75: AAS 105 (2013), 1041 – 1051.
265	 Porov. CIC, kán. 256, § 1.
266	 Porov. Kongregácia pre Boží kult a disciplínu sviatostí, Homiletické direktórium (29. júna 2014); Evangelii 

gaudium, č. 135 –  144: AAS 105 (2013), 1076 –  1080;  František, Apoštolský list Misericordia et misera (20. 
novembra 2016), č. 6: L›Osservatore Romano, 268 (21. – 22. novembra 2016), 8-9.

267	 Evangelii gaudium, č. 135: AAS 105 (2013), 1076.
268	 Tamže, č. 154: AAS 105 (2013), 1084 – 1085.



138  | 

aplikovať princípy morálnej teológie na konkrétne prípady a konfrontovať sa s problémami 
tejto citlivej služby v duchu milosrdenstva.269 V tejto oblasti, v perspektíve pastoračnej služby 
veriacim, bude potrebné brať do úvahy aj formáciu k rozlišovaniu duchov a duchovné vede-
nie, ako integrujúcu súčasť kňazskej služby.

179. Keďže viera Božieho ľudu sa často prejavuje prostredníctvom foriem ľudovej zbož-
nosti, ktorá „dokazuje smäd po Bohu, ktorý môžu cítiť len prostí a duchom chudobní ľu-
dia“270 a predstavuje „locus teologicus, ktorému treba venovať pozornosť predovšetkým vtedy, 
keď premýšľame nad

novou evanjelizáciou“,271 musí byť budúcimi kňazmi poznaná a docenená – v jej najauten-
tickejších významoch a hodnotách. Seminaristi nech sa naučia takto rozlišovať to, čo patrí 
k inkulturácii evanjelia a predstavuje skutočný poklad Cirkvi od „naviazanosti na nedokona-
lé alebo chybné spôsoby zbožnosti, ktoré vzďaľujú od autentického biblického Zjavenia“.272 
Ako prirodzené rozšírenie tejto témy bude treba seminaristom prezentovať hagiografiu – so 
zameraním na životy najvýznamnejších svätcov.

180. Aby lepšie zodpovedali nárokom kňazskej služby, seminaristi musia absolvovať dô-
kladnú formáciu týkajúcu sa administratívy materiálnych dobier, ktorú treba viesť podľa ká-
nonických noriem, s triezvosťou, odstupom a morálnou transparentnosťou,273 ako aj so špe-
cifickou kompetenciou. To umožní vydávať jasné evanjeliové svedectvo – na ktoré je kresťan-
ský ľud osobitne citlivý – a napomôže tak výraznejšiemu pastoračnému pôsobeniu. Takáto 
formácia nech obsahuje podstatné prvky relevantných občianskych zákonov, so špeciálnou 
pozornosťou voči ich plneniu zo strany každého farára – a voči potrebe uplatniť schopnosti 
kompetentných laikov.

181. Na základe konkrétnych okolností toho miesta, na ktorom sa formujú, musia semi-
naristi nadobudnúť citlivosť pre témy posvätného umenia. Špecifická pozornosť tejto oblasti 
zabezpečí budúcim kňazom dodatočné nástroje katechézy, a okrem toho im pomôže lepšie 
chápať dejiny a „poklady», ktoré treba uchovať, dedičstvá miestnych cirkví, v ktorých pracu-
jú. Treba pripomenúť, že náležité ocenenie umenia a krásy je samo osebe hodnotou, ktorá 

269	 Porov napr. Kongregácia pre klerikov Kňaz, služobník Božieho milosrdenstva –  Pomôcka pre spvoedníkov 
a duchovných vodcov (9. marca 2011).

270	 Evangelii nuntiandi, č. 48: AAS 68 (1976), 37 – 38.
271	 Evangelii gaudium, č. 126: AAS 105 (2013), 1073.
272	 Direktórium o ľudovej zbožnosti a liturgii, č. 1.
273	 Porov František, Príhovor rektorom a chovancom pápežských kolégií a konventov v Ríme (12. mája 2014): l.c. 

5; CIC, kán. 282.



﻿  |  139

má ešte aj výnimočný pastoračný dosah. Poznanie posvätnej hudby,274 navyše prispieva ku 
komplexnej formácii seminaristov a ponúka im ďalšie nástroje pre evanjelizáciu a pastoráciu.

182. Berúc do úvahy širokú pozornosť venovanú zo strany magistéria téme spoločenských 
komunikačných prostriedkov275 a  užitočnej oblasti evanjelizácie, ktorú predstavujú „nové 
miesta» mediálneho priestoru, nemôže v seminároch chýbať špecifické vzbudenie citlivosti 
pre túto oblasť. Pre daný účel bude nielen nutné osvojiť si nástroje a technické pojmy, ale 
predovšetkým privyknúť seminaristov na ich vyrovnané a zrelé používanie, bez prílišných 
naviazaností a závislostí.

183. Napokon, téma učenia jazykov v seminároch je neustále aktuálna. Veľmi sa odpo-
rúča poznanie aspoň jedného živého cudzieho jazyka, majúc na pamäti jazyky, ktorými sa 
hovorí v krajinách, kde budú seminaristi vykonávať svoju kňazskú službu. Tematiky spojené 
s migráciou alebo turizmom nemožno v seminárnej formácii ignorovať a vyžadujú si dosiah-
nutie adekvátnej jazykovej znalosti.

Okrem hebrejského jazyka a biblickej gréčtiny, nech sú seminaristi od počiatku formač-
ného napredovania vovádzaní do štúdia latinského jazyka, ktorý umožňuje prístup k prame-
ňom magistéria a dejín Cirkvi.

184. „Ministeriálne matérie», ktoré boli spomínané a ďalšie pokladané za vhodné alebo 
nevyhnutné pre kňazskú službu, vzhľadom na relevantnosť, ktorú každá z nich môže mať vo 
formačnom procese, musia seminaristi študovať v období formácie – v časoch a spôsoboch 
stanovených v každej Ratio nationalis.

e) Špecializačné štúdiá
185. Okrem inštitucionálnych štúdií, nevyhnutných pre formáciu každého kňaza, apošto-

lát si môže pre niektorých vyžadovať aj špecifickú formáciu. Odhliadnuc od možnosti pod-
porovať určitú špecializáciu v perspektíve pastoračnej aktivity, dôležitá je aj formácia kňazov 
určených na úlohy a úrady, ktoré si vyžadujú hlbšiu prípravu na špeciálnych kurzoch alebo 
inštitútoch.

V tomto ohľade, okrem poznania dobre známych posvätných vied v procesoch špecia-
lizovaných štúdií, možno myslieť aj na ďalšie iniciatívy, podporované miestnymi cirkvami, 
týkajúce sa špecifickej formácie v oblastiach, ktoré sa pokladajú za dôležité pre pastoráciu 
a na získanie prostriedkov a poznatkov, o ktoré sa opierajú určité služobné aktivity. Napríklad 
možno spomenúť kurzy zamerané na formáciu pracovníkov na cirkevných súdoch, formáto-
274	 Porov. Congregatio rituum, Inštrukcia Musicam sacram, pre hudbu v posvätnej liturgii (5. marca 1967): AAS 

59 (1967), 300-320.
275	 Porov. Druhý vatikánsky koncil, Dekrét o  spoločenských komunikačných prostriedkoch Inter mirifica 

(4. decembra 1963): AAS 56 (1964), 97 –  138, ako aj posolstvá pápežov na  Svetové dni spoločenských 
komunikačných prostriedkov.



140  | 

rov v seminároch, pracovníkov v oblasti masmédií, administratívy cirkevných materiálnych 
dobier alebo katechézy.

Na  tento účel, po  zhromaždení užitočných informácií a  zhodnotení potrieb miestnej 
cirkvi – podľa zodpovednosti ktorá im prináleží, môžu biskupi vybrať osoby spôsobilé svojou 
povahou, čnosťami a nadaním, schopné nasledovať dané ciele.

f) Ciele a metódy vyučovania
186. Aj keď s prihliadnutím na rozličnosť metód, vyučovanie musí zaručiť sledovanie nie-

ktorých cieľov:
a, Pomôcť seminaristovi, aby vo veľkom množstve informácií, ktoré dostáva, rozpoznal 

podstatné otázky a vzbudiť ten zdravý nepokoj srdca, ktorý otvára ľudského ducha pre hľa-
danie Boha;

b, uskutočniť jednotu a syntézu intelektuálnej formácie – prostredníctvom vzájomnej 
harmónie medzi biblickým, teologickým a filozofickým štúdiom; predovšetkým treba semi-
naristom pomôcť usporiadať a skoordinovať jednotlivé poznatky, aby sa zabránilo riziku, že 
kvôli ich nadobudnutiu fragmentovaným spôsobom vytvoria len neorganickú a popletenú 
mozaiku;276

c, zaistiť jasné a solídne vyučovanie, zamerané na lepšie poznanie tajomstva Boha v jeho 
Cirkvi, právd viery a ich hierarchie,277 človeka a súčasného sveta;

d, podporovať dialóg a zdieľanie medzi seminaristami, ako aj medzi nimi a vyučujúcimi 
– prostredníctvom podpory logických a racionálnych argumentácií;

e, ponúknuť seminaristom historickú perspektívu, aby pochopili spojenie medzi vierou 
a historickým vývojom a naučili sa vyjadrovať adekvátnym jazykom obsah filozofickej a teo-
logickej formácie.

187. Praktické indikácie. Čo sa týka uvažovania nad didaktickými metódami, treba vziať 
do úvahy to, čo nasleduje:

a, v  inštitucionálnych kurzoch nech vyučujúci predstavia podstatné obsahy matérií 
a predložia študentom usmernenia ohľadom osobného štúdia a bibliografie;

b, vyučujúci nech sa starajú o vyučovanie katolíckej náuky – s osobitným ohľadom na bo-
hatstvo magistéria Cirkvi – najmä magistérium pápežov a ekumenických koncilov, aby po-
skytli odpovede na výzvy novej evanjelizácie a súčasnej reality;

c, nech sa konajú aj interdisciplinárne semináre, aby sa spoločné štúdium stávalo osož-
nejším, a aby sa kreatívnym spôsobom napomáhalo spolupráci medzi vyučujúcimi a semina-
ristami – na vedeckej aj intelektuálnej úrovni;

276	 Porov. Pastores dabo vobis, č. 54: AAS 84 (1992), 753 – 754.
277	 Porov. CIC, kán. 750; 752 – 754.



﻿  |  141

d, nech sa podporuje osobné štúdium vedené „tútormi“, takým spôsobom, aby sa semi-
naristi naučili metodológiu pre vedeckú prácu a – náležite podporovaní a povzbudzovaní 
– adekvátne si osvojili prijaté vyučovanie;

e, seminaristi nech sú vedení k tomu, aby vedeckou metódou študovali rozličné pastorač-
né problémy a mohli tak lepšie odhaliť intímne spojenie medzi životom, zbožnosťou a zna-
losťou čerpanou z vyučovania;278

f, tam, kde to biskupská konferencia pokladá za vhodné, možno zaviesť aj obdobie formá-
cie mimo seminára, v niektorých prípadoch aj v zahraničí, aby sa seminaristi naučili potreb-
né jazyky a spoznali život Cirkvi zakorenený aj v odlišnej kultúre.

Aby štúdium bolo skutočne plodné, nesmie chýbať základná organizácia, ktorej súčasťou 
je dostatočný počet dobre pripravených učiteľov,279 usporiadaná knižnica, vybavená starost-
livosťou kompetentného personálu a prístupom k internetu ako prostriedku vyhľadávania 
a komunikácie.

Seminaristi nech potvrdia dosiahnutý pokrok v štúdiách skúškami, tak ústnymi ako aj 
písomnými, a dizertačnými prácami – podľa noriem biskupských konferencií.

VIII. KRITÉRIÁ A NORMY
a) Rozličné typológie seminára
188. Nech sa nezabudne predovšetkým na to, že seminár, skôr než budova, je formačné 

spoločenstvo, nech sa už nachádza kdekoľvek. Preto biskupi, ktorí pokladajú za možné zria-
diť alebo udržiavať diecézny seminár280, nie bez toho, aby pozorne zvážili okolnosti spojené 
s cirkevným kontextom, nech vezmú do úvahy nutnosť počtu povolaní a formátorov dosta-
točného nato, aby zaručili formačné spoločenstvo,281 ako aj učiteľského zboru schopného po-
skytnúť kvalitnú intelektuálnu ponuku a – samozrejme – ekonomickej udržateľnosti tejto 
štruktúry.

Keď to okolnosti neumožňujú, v dialógu s ostatnými biskupmi cirkevnej provincie alebo 
biskupskej konferencie treba hľadať adekvátne riešenie – zveriť seminaristov do seminára 
inej miestnej cirkvi alebo zriadiť interdiecézne semináre, po získaní schválenia Kongregácie 
pre klerikov, tak čo sa týka zriadenia seminára, ako aj pre jeho štatúty.282

Osobitnú pozornosť si zaslúži prípad seminaristov, ktorí sú pozvaní študovať v inštitúcii 
inej než vlastný seminár; v tomto prípade je zodpovednosťou diecézneho biskupa garantovať 
ich začlenenie do skutočného formačného spoločenstva, dôsledne sa pritom vyhýbať tomu, 
aby seminarista alebo malá skupina kandidátov bývali stabilne v  súkromnom ubytovaní, 
v ktorom by pre nich nebolo možné náležite formovať ani vlastný duchovný život, ani život 
spoločenstva.
278	 Porov. tamže, kán. 254, § 2.
279	 Porov. tamže, kán. 253, § 1 – 2.
280	 Porov. tamže, kán. 237, § 1.
281	 Porov. tamže, kán. 239, § 1 – 2.
282	 Porov. tamže, kán. 237, § 2.



142  | 

Kto legitímne býva mimo seminára, nech je biskupom zverený do starostlivosti spôsobi-
lého kňaza, ktorý sa svedomito postará o jeho duchovnú a disciplinárnu formáciu283.

b) Prijatie, prepustenie a opustenie seminára
189. „Cirkev má právo overiť, a to aj s použitím medicínskej a psychologickej vedy, spô-

sobilosť budúcich kňazov.“284 Biskup je zodpovedný za ich prijatie do seminára; s pomocou 
spoločenstva formátorov vyhodnotí u kandidátov ich ľudské a morálne, duchovné a intelek-
tuálne danosti, fyzické a psychické zdravie, i správnosť úmyslu.285 V tomto zmysle je potrebné 
vziať do úvahy usmernenia týkajúce sa použitia expertov v psychologických vedách,286 ako 
aj prestupu z iných seminárov či formačných inštitúcií,287 a eventuálnej prítomnosti homo-
sexuálnych tendencií u kandidáta;288 vo všeobecnosti „prvý výber kandidátov pre ich vstup 
do seminára musí byť pozorný, pretože nie je zriedkavé, že seminaristi postupujú v procese 
ku kňazstvu pokladajúc každú etapu ako dôsledok a predĺženie tohto prvého kroku“.289

b) 1. Fyzické zdravie
190. V okamihu vstupu do seminára je seminarista povinný preukázať, že sa teší takému 

zdraviu, ktoré je kompatibilné s budúcim vykonávaním služby, podľa patričných noriem vy-
daných biskupskými konferenciami, ktoré treba vložiť do národných rátií. Osobitným spô-
sobom, musí preukázať výsledky všeobecných lekárskych testov, aby bola zaručená „zdravá 
a pevná stavba tela“, ako aj eventuálnu dokumentáciu, ktorá sa týka chorôb, podstúpených 
zákrokov alebo špecifických terapií, ktoré sa vyskytli v minulosti. Obsah takejto dokumen-
tácie môže byť poskytnutý na oboznámenie len biskupovi a rektorovi diecézneho seminára, 
a jeho šírenie sa bude riadiť podľa občianskych a cirkevných zákonov platných v každej kra-
jine.

283	 Porov. tamže, kán. 235, § 2.
284	 Usmernenia pre použitie psychologických kompetencií pri prijímaní a formácii kandidátov na kňazstvo, č. 11: 

Enchiridion Vaticanum 25 (2011), 1271 – 1272; porov. CIC, kán. 241, § 1.
285	 Porov. CIC, kán. 241, § 1.
286	 Porov. Usmernenia pre použitie psychologických kompetencií pri prijímaní a  vo formácii kanditátov 

na kňazstvo: Enchiridion Vaticanum 25 (2011), 1239 – 1289.
287	 Porov. Kongregácia pre katolícku výchovu, Inštrukcie pre biskupské konferencie ohľadom prijatia 

do  seminára kandidátov pochádzajúcich z  iných seminárov alebo rehoľných rodín (9. októbra 1986 a  8. 
marca 1996); Kongregácia pre katolícku výchovu, Okružný list Ci permettiamo, pápežským predstaviteľom 
ohľadom prijatia ex-seminaristov do druhých seminárov (9. októbra 1986): Enchiridion Vaticanum 10 (1989), 
694 – 696.

288	 Porov. Inštrukcia o  kritériách rozlišovania povolania vzhľadom na  osoby s  homosexuálnymi tendenciami 
v perspektíve ich prijatia do seminára a k posvätným vysviackam (4. novembra 2005), č. 2: AAS 97 (2005), 
1009-1010.

289	 Kongregácia pre Boží kult a disciplínu sviatostí, Okružný list Entre las más delicadas a los Exc.mos y Rev.
mos Señores Obispos diocesanos y demás Ordinarios canónicamente facultados para llamar a las Sagradas 
Ordenes, sobre Los escrutinios acerca de la idoneidad de los candidados (10. november 1997), č. 7: Notitiae 33 
(1997), p. 497.



﻿  |  143

V tejto oblasti treba hneď vziať do úvahy to, čo predpisuje Kongregácia pre náuku viery 
ohľadom rozvážneho a personalizovaného hodnotenia tých, ktorí trpia celiakiou, alkoho-
lizmom alebo obdobnými chorobami.290 Vo vzťahu k tomu, čo ustanovilo toto dikastérium 
ohľadom ďalších zdravotných situácií, ktoré by mohli vystaviť nebezpečenstvu vykonávanie 
služby, sa biskupským konferenciám zveruje vypracovanie príslušných noriem.

Adekvátny zdravotný stav musí vytrvať a môže byť overený v priebehu celého obdobia 
formácie.

b) 2. Psychické zdravie
191. Spravidla sa bude treba vyhnúť prijatiu do seminára tých, ktorí trpia nejakou patoló-

giou, prejavenou alebo latentnou (napr. schizofréniou, paranojou, bipolárnou poruchou, pa-
rafíliou, atď), ktorá by mohla podkopať rozvážnosť úsudku osoby a následne aj jej schopnosť 
prijímať záväzky povolania a služby.

192. Téma obrátenia sa na odborníkov v tejto oblasti – v psychologických vedách v súvise 
s formáciou k posvätnej službe – už bola v minulosti predmetom pozornosti Cirkvi a Svätej 
stolice.291 Prínos psychologických vied sa vo všeobecnosti ukázal byť cennou pomocou pre 
formátorov, ktorým prináleží rozlišovanie povolania. Takýto vedecký príspevok umožňuje 
lepšie poznať povahu a osobnosť kandidátov a ponúknuť formačnú službu adekvátnejšiu 
podmienkam jednotlivca. „Je osožné, keď rektor a ostatní formátori môžu počítať so spolu-
prácou odborníkov v psychologických vedách, ktorí však nemôžu byť súčasťou skupiny for-
mátorov.“292 Vzhľadom na delikátnosť tejto úlohy a špecifickosť formácie ku kňazskej službe, 
výber týchto odborníkov musí byť pozorný a obozretný: „Treba pamätať, že okrem toho, že 
vynikajú solídnou ľudskou a duchovnou zrelosťou, musia sa tiež inšpirovať antropológiou, 
ktorá otvorene zdieľa kresťanskú koncepciu ohľadom ľudskej osoby, sexuality, povolania ku 
kňazstvu a k celibátu, aby tak ich pôsobenie bralo do úvahy tajomstvo človeka v jeho osob-
nom dialógu s Bohom, podľa vízie Cirkvi“.293

193. V atmosfére vzájomnej dôvery a otvorenosti srdca, ktorá musí charakterizovať oka-
mih žiadosti o prijatie do seminára, ašpirujúci seminarista bude povinný dať vedieť bisku-
povi a rektorovi seminára o prípadných predchádzajúcich psychických problémoch, ako aj 
o prípadnom využití terapeutického pôsobenia – ako prvok, ktorý treba zhodnotiť v kontexte 
ďalších vyžadovaných kvalít. V každom prípade, bude vhodné, aby sa uskutočnilo psycholo-
gické zhodnotenie, tak v okamihu prijatia do seminára, ako aj v nasledujúcom čase – keď sa 
to formátorom bude zdať užitočné.

290	 Porov. Kongregácia pre náuku viery, Okružné listy z 19. júna 1995 a 24. júla 2003.
291	 Porov. Monitum – Congregatio S. Officii (15. júla 1961): AAS 53 (1961), 571.
292	 Inštrukcie pre použitie psychologických kompetencií pri prijímaní a vo formácii kandidátov na kňazstvo, č. 6: 

Enchiridion Vaticanum 25 (2011), 1258 – 1260.
293	 Tamže.



144  | 

194. Je potrebné pamätať na to, že pre obrátenie sa na odborníka v psychologických ve-
dách, je nevyhnutné zo strany zainteresovanej osoby294 prejaviť predchádzajúci súhlas, infor-
movaný a slobodný, daný písomne.295 Na druhej strane, „kandidát kňazstva nemôže vnucovať 
svoj osobný stav, ale musí s pokorou a vďačnosťou akceptovať normy a podmienky, ktoré 
z hľadiska zodpovednosti stanovuje samotná Cirkev“.296 Pri starostlivosti o vlastnú intimi-
tu sa „kandidát bude môcť slobodne obrátiť na odborníka, vybraného spomedzi tých, kto-
rých určili formátori, alebo na niekoho ďalšieho, ním zvoleného a ostatnými akceptovaného. 
S ohľadom na možnosti, kandidátom by mal byť vždy garantovaný slobodný výber medzi 
rozličnými expertmi, ktorí spĺňajú stanovené podmienky.“297

195. Po  vypracovaní správy, rešpektujúc platné občianske zákony, znalec komunikuje 
výsledok svojho skúmania zainteresovanému – a  jedine tým osobám, ktoré sú oprávnené 
poznať dané údaje vzhľadom na ich úrad: „Po uskutočnení vyšetrenia, tiež s ohľadom na in-
dikácie od formátorov, odborník – len s predchádzajúcim písomným súhlasom kandidáta 
– poskytne im svoj príspevok na pochopenie typu osobnosti a problematiky, ktorej subjekt 
čelí alebo bude musieť čeliť. Označí tiež, podľa svojho hodnotenia a vlastných kompetencií, 
predpokladané možnosti rozvoja osobnosti kandidáta. Okrem toho, ak je to nutné, navrhne 
formy alebo postupy psychologického sprevádzania.“298 Konkrétne – pri zachovaní toho, čo 
bolo povedané vyššie – osoby autorizované poznať poskytnuté informácie znalca sú: biskup 
(zainteresovanej diecézy a tiež zodpovedný za seminár, ak je to iná osoba), rektor (seminára, 
v ktorom sa odohráva formácia a tiež diecézneho, ak je to iná osoba), ako aj duchovný vodca.

196. Každá biskupská konferencia má na starosti vydať normy – na začlenenie do ná-
rodných Ratio – ktoré určia spôsoby vypracovania psychologických znaleckých posudkov, 
a tiež stanoviť ako dlho majú byť uchovávané dokumenty vzťahujúce sa na fyzické a psychic-
ké zdravie seminaristov, s ohľadom na platné občianske zákony jednotlivých krajín, a tiež 
prípadné aspekty, aj penálne, týkajúce sa šírenia – čo aj neúmyselného – údajov, ktoré tieto 
dokumenty obsahujú.

b) 3. Prepustenie
197. Keď formačné spoločenstvo pokladá za nutné prepustiť seminaristu – v ktoromkoľ-

vek okamihu formačného procesu – po konzultovaní s biskupom, vo všeobecnosti má byť 
takýto krok zaznačený písomne a vhodne archivovaný, s rozumným, aspoň sumárnym, avšak 

294	 Tamže, č. 12: „Ak by kandidát, po  žiadosti motivovanej zo strany formátorov, odmietol pristúpiť 
k  psychologickej konzultácii, nebudú nijakým spôsobom nútiť jeho vôľu a  budú postupovať obozretne 
v diele rozlišovania znalostí, ktorými disponujú“: Enchiridion Vaticanum 25 (2011), 1277.

295	 Porov. tamže, č. 12 a 15: Enchiridion Vaticanum 25 (2011), 1276 – 1277 a 1282 – 1283.
296	 Tamže, č. 11: Enchiridion Vaticanum 25 (2011), 1272. 
297	 Tamže, č. 12: Enchiridion Vaticanum 25 (2011), 1276.
298	 298 Tamže, č.15: Enchiridion Vaticanum 25 (2011), 1283.



﻿  |  145

dostatočne indikatívnym vysvetlením299 okolností, ktoré k nemu viedli, a tiež syntézou usku-
točneného rozlišovania.

b) 4. Seminaristi z iných seminárov alebo formačných inštitúcií
198. Vo všeobecnosti, bude nevyhnutné, aby ten, kto po prepustení alebo opustení žiada 

byť prijatý do nového seminára či formačného domu, predstavil svoju žiadosť písomne bis-
kupovi, opíšuc svoju osobnú cestu a motivácie, ktoré v minulosti viedli k jeho prepusteniu 
alebo zanechaniu iného formačného inštitútu. Rektor seminára, do ktorého daná osoba chce 
byť prijatá, si musí zaobstarať dokumentáciu, aj psychologického charakteru, vzťahujúcu sa 
na čas, ktorý daná osoba strávila v inom formačnom inštitúte,300 podľa predpisov biskupskej 
konferencie;301 vo všeobecnosti ide o veľmi delikátne situácie, ktoré si zo strany formátorov 
vyžadujú zvýšenú mieru dôkladného rozlišovania a maximálnu obozretnosť, skôr než pristú-
pia k eventuálnemu prijatiu.

c) Osoby s homosexuálnymi tendenciami
199. Vo vzťahu k osobám s homosexuálnymi tendenciami, ktoré sa hlásia do seminárov, 

alebo ktoré v priebehu formácie objavia takúto skutočnosť, v zhode so svojím magistériom,302 
„Cirkev, hoci hlboko rešpektuje dotyčné osoby, nemôže pripustiť do seminára a na vysviacky 
tých, ktorí praktizujú homosexualitu, prejavujú hlboko zakorenené homosexuálne sklony 
alebo podporujú tzv. homosexuálnu kultúru. Spomínané osoby sa skutočne nachádzajú v si-
tuácii, ktorá im vážne bráni nadväzovať správne vzťahy s mužmi i so ženami. Nemožno pre-
hliadať negatívne následky, ktoré môžu vyplynúť z vysvätenia osôb s hlboko zakorenenými 
homosexuálnymi sklonmi.“303

200. „Ak však ide o homosexuálne sklony, ktoré boli iba prejavom prechodného problé-
mu, ako napríklad ešte neukončenej adolescencie, musia byť minimálne tri roky pred dia-
konskou vysviackou jednoznačne prekonané.“304

299	 Porov. CIC, kán. 51.
300	 Usmernenia pre použitie psychologických kompetencií pri prijímaní a  formácii kandidátov kňazstva, č. 16: 

„Je v rozpore s normami Cirkvi prijať do seminára alebo formačného domu osoby, ktoré odišli alebo – o to 
viac – boli prepustené z iných seminárov či formačných domov, bez predchádzajúceho získania potrebných 
informácií od ich príslušných biskupov či vyšších predstavených – predovšetkým ohľadom príčin prepustenia 
alebo odchodu. Je vážnou povinnosťou predchádzajúcich formátorov poskytnúť novým formátorom presné 
informácie.“ Enchiridion Vaticanum 25 (2011), 1284; porov. CIC, kán. 241, § 3.

301	 Porov. Inštrukcie pre biskupské konferencie ohľadom prijímania do  seminára kandidátov pochádzajúcich 
z iných seminárov alebo rehoľných rodín.

302	 Porov. Katechizmus Katolíckej cirkvi, č. 2357 – 2358.
303	 Inštrukcia o kritériách rozlišovania povolania, pokiaľ ide o osoby s homosexuálnymi sklonmi, vzhľadom na ich 

prijatie do seminára a na pripustenie do posvätného stavu, č. 2: AAS 97 (2005), 1010.
304	 Tamže.



146  | 

Napokon je potrebné pamätať na to, že vo vzťahu úprimného dialógu a vzájomnej dôvery, 
má seminarista vyjadriť formátorom – biskupovi, rektorovi, duchovnému vodcovi a ostat-
ným vychovávateľom – eventuálne pochybnosti alebo ťažkosti v tejto oblasti.

V takom kontexte, „ak kandidát praktizuje homosexualitu alebo vykazuje hlboko zako-
renené homosexuálne sklony, jeho špirituál, rovnako ako jeho spovedník, sú vo svedomí za-
viazaní odradiť ho od krokov smerujúcich k prijatiu vysviacky“. V každom prípade, „bolo by 
veľmi nečestné, keby kandidát zatajoval svoju homosexualitu, aby bol, napriek všetkému, 
pripustený na vysviacku. Takýto nepravdivý postoj nezodpovedá duchu pravdy, oddanosti 
a ochoty, ktorý má charakterizovať osobnosť toho, kto sa cíti byť povolaný slúžiť Kristovi 
a jeho Cirkvi v kňazskej službe“.305

201. Na zhrnutie je potrebné pripomenúť a zároveň neskrývať pred seminaristami, že „sa-
motná túžba stať sa kňazom nie je dostačujúca a neexistuje právo prijať vysviacku. Je v kom-
petencii Cirkvi, [...] aby posúdila spôsobilosť toho, kto chce vstúpiť do seminára, sprevádzala 
ho počas rokov formácie a pripustila ho na vysviacku, ak preukázal, že má požadované vlast-
nosti.“306

d) Ochrana maloletých a sprevádzanie obetí
202. Maximálnu pozornosť treba venovať téme ochrany maloletých a zraniteľných dospe-

lých,307 s veľkým pozorom na to, aby tí, ktorí žiadajú prijatie do seminára alebo formačného 
domu alebo už predkladajú žiadosť o prijatie do posvätného stavu, neboli akýmkoľvek spô-
sobom zapletení do deliktov alebo problematických situácií v tejto oblasti.

Špeciálne a odborné osobné sprevádzanie musí byť zo strany formátorov zabezpečené 
tým, ktorí v tejto oblasti podstúpili bolestné skúsenosti.

V programe tak počiatočnej, ako aj permanentnej formácie majú byť zahrnuté špecifické 
lekcie, semináre a kurzy týkajúce sa ochrany maloletých. Adekvátna informácia musí byť po-
skytnutá vhodným spôsobom, a tiež s dôrazom na oblasti možného zneužitia alebo násilia, 
ako napríklad obchodovanie s maloletými, detská práca a sexuálne zneužívanie maloletých 
alebo zraniteľných dospelých.

S týmto cieľom bude vhodné a prospešné, aby biskupská konferencia alebo biskup zod-
povedný za seminár nadviazali kontakt s Pápežskou komisiou pre ochranu maloletých308, 
ktorej špecifickou úlohou je „predkladať [Svätému Otcovi] najvhodnejšie iniciatívy na ochra-
nu maloletých a zraniteľných dospelých, ako aj uskutočňovať všetko, čo je možné, aby sa zais-
tilo, že také zločiny, ku ktorým došlo, sa viac v Cirkvi nezopakujú. Komisia bude podporovať, 

305	 Tamže, č. 3: AAS 97 (2005), 1012.
306	 Tamže, č. 3: AAS 97 (2005), 1010.
307	 Porov. František, List prefektovi Kongregácie pre klerikov (9. júna 2016).
308	 Vytvorená pápežom Františkom, prostredníctvom Chirografu Minorum tutela actuosa (22. marca 

2014); štatút bol promulgovaný 21. apríla 2015. 



﻿  |  147

spolu s Kongregáciou pre náuku viery, zodpovednosť miestnych cirkví za ochranu všetkých 
maloletých a zraniteľných dospelých.“309

e) Skrutíniá
203. Prostredníctvom dôslednej a pozornej skúšky sa biskup „s rozumným predstihom 

prostredníctvom skrutínií uistí, že každý z kandidátov je spôsobilý pre posvätný stav a napl-
no rozhodnutý žiť požiadavky katolíckeho kňazstva. Nech nikdy nekoná prenáhlene v takej 
delikátnej matérii a – v prípadoch pochybnosti – nech radšej svoje schválenie odloží, kým sa 
nerozptýli čo aj náznak chýbajúcej spôsobilosti.“310

204. Ako „skrutínium“ sa označuje akt rozlíšenia spôsobilosti kandidáta; musí byť usku-
točnené v niektorých okamihoch, de facto piatich, počas procesu kňazskej formácie: prijatie 
medzi kandidátov posvätného stavu; ministériá (lektorát a akolytát), diakonát311 a presbyte-
rát312. Tieto skrutíniá nie sú len byrokratickými a formálnymi aktmi, pri ktorých sa používajú 
štandardizované a všeobecné formuly, ale predstavujú dôležité zhodnotenia povolania kon-
krétneho kandidáta, i jeho rozvoja – zo strany tých, ktorí sú zmocnení hodnotiť, na základe 
funkcie a v mene Cirkvi. Ich cieľom je overenie reálnej existencie kvalít a osobných pred-
pokladov kandidáta vzhľadom na každý uvedený moment formačného procesu. Musia byť 
zostavené písomne a obsahovať odôvodnené zhodnotenie, či už pozitívne alebo negatívne, 
ohľadom napredovania uskutočneného do daného okamihu.

205. Zatiaľ čo overenie niektorých prvkov treba robiť len z pohľadu jedného špecifického 
okamihu, pri každom skrutíniu musí spoločenstvo formátorov predstaviť biskupovi, do kto-
rého kompetencie daný seminarista patrí:

a, písomnú žiadosť kandidáta
b, detailnú správu rektora (toho seminára, v ktorom sa kandidát formuje a – v prípade 

interdiecéznych seminárov – aj rektora diecézneho seminára alebo zodpovedného za povola-
nia), obsahujúcu tiež zhodnotenie výsledku toho, čo predchádzalo, ako aj všetky informácie, 
ktoré rektor pokladá za užitočné pre lepšie pochopenie situácie a pre hodnotenie zo strany 
spoločenstva formátorov, s ohľadom na to, čo vyžaduje kán. 240, § 2 CIC.;

c, správu farára farnosti, z ktorej kandidát pochádza alebo v ktorej má trvalé bydlisko;

309	 František, Chirograf Minorum tutela actuosa (22. marca 2014). Na záver plenárneho zhromaždenia, ktoré 
sa uskutočnilo v októbri 2015, táto komisia vydala nótu týkajúcu sa vykonávanej práce a – predovšetkým 
– špecifikácie vlastných cieľov a úloh, v ktorej okrem iného možno čítať: „Konkrétne oblasti zamerania týchto 
pracovných skupín zahŕňajú výskum hodnotenia a pokračujúcej formácie kandidátov kňazstva a rehoľného 
života [...] Komisia sa nevenuje individuálnym prípadom, jej úlohou nie je dohľad, a  nie je to ani orgán 
na prijímanie rozhodnutí“, Press Release from the Commission for the Protection of Minors (12. októbra 2015). 

310	 Apostolorum successores, č. 89: Enchiridion Vaticanum 22 (2006), 1778.
311	 Porov. CIC, kán. 1051.
312	 Porov. Entre las más delicadas, č. 4. l.c., 496.



148  | 

d, správu, ktorú treba vyžiadať od tých, u ktorých kandidát vykonával pastoračnú služ-
bu; ako užitočný sa môže ukázať aj príspevok žien, ktoré poznajú kandidáta – integrujúc tak 
do hodnotenia ženský „pohľad“ a úsudok.

206. V perspektíve udelenia posvätnej vysviacky je potrebné overiť aj dovŕšenie predpísa-
ného času formácie, prítomnosť náležitých ľudských a duchovných kvalít, neprítomnosť pre-
kážok a iregularít,313 prijatie sviatostí, účasť na duchovných cvičeniach predpísaných na účely 
vysviacky.314 Vo všeobecnosti, treba vždy brať do úvahy, čo je uvedené v kán. 1052, § 1 CIC, 
na základe ktorého spôsobilosť musí byť prejavená jasným a doloženým spôsob alebo – inými 
slovami – „na základe morálnej istoty podloženej pozitívnymi argumentmi“,315 a nielen na zá-
klade neprítomnosti problematických situácií.

Je známe, že biskup má poslednú a definitívnu kánonickú zodpovednosť za povolania 
do posvätného stavu; má však morálnu povinnosť s maximálnou pozornosťou vziať do úva-
hy finálne zhodnotenie formačného spoločenstva, vyjadrené rektorom, ktoré zhromažďuje 
plody skúsenosti prežitej počas viacerých rokov formácie. Skúsenosť ukazuje, že neprijatie 
negatívneho posudku formačného spoločenstva zo strany ordinárov bolo v mnohých prí-
padoch prameňom veľkého utrpenia pre zainteresovaných a tiež pre miestne cirkvi. Biskup 
nech sa zdrží publikovania dátumu diakonskej vysviacky a vydania povolenia na prípravy 
slávenia diakonátu, kým nie je isté, že všetky požadované štúdiá boli regulá ; rne dokončené, 
čiže kým kandidát definitívne nezložil požadované skúšky kurikula filozoficko-teologických 
štúdií, vrátane tých, ktoré sú predpísané pre piaty rok.316

207. Osobitným spôsobom sa okrem toho musí vziať do úvahy:
a) výsledok kánonických ohlášok v mieste trvalého bydliska kandidáta;
b) rešpektovanie predpísaného veku na udelenie sviatosti posvätného stavu (porov. kán 

1031, § 1 CIC);
c) rešpektovanie vzájomných časových odstupov predpísaných medzi jednotlivými mi-

nistériami, medzi akolytátom a diakonátom, berúc do úvahy kán. 1035 CIC, a tiež rešpekto-
vanie eventuálnych ďalších rozhodnutí zo strany biskupských konferencií.

313	 Porov. CIC, kán. 1041 – 1042. Dva okružné listy Kongregácie pre katolícku výchovu nástojili na povinnosti 
biskupov a iných cirkevných organizmov informovať kandidátov čo najskôr o kánonickej disciplíne týkajúcej 
sa prekážok a iregularít; porov. Okružný list z 27. júla 1992 (Prot. č. 1560/90/18) a Okružný list z 2. februára 
1999 (Prot. č. 1560/90/33). 

314	 Posvätnej vysviacke, diakonskej i  kňazskej, musia predchádzať tieto akty: písomná žiadosť kandidáta 
adresovaná biskupovi, v ktorej vyjadrí vedomie a slobodu pre prijatie posvätného stavu a prevzatie jeho úloh 
(tak, čo sa týka diakonátu, ako aj presbyterátu); duchovné cvičenia, najmenej 5-dňové (porov. kán. 1039 CIC); 
prednesenie vyznania viery a prísahy vernosti, najlepšie verejnou formou, pred ordinárom daného miesta 
alebo jeho delegátom, a podpis daného aktu.

315	 Entre las más delicadas, č. 2: l.c., 495.
316	 Porov. CIC, kán. 1032, § 1.



﻿  |  149

d) preskúmanie eventuálnych prekážok (porov. kán. 1042 CIC: uzavretie manželstva, vy-
konávanie aktivity zakázanej klerikom, stav neofytu alebo prispôsobiteľný stav toho, kto sa 
vrátil k viere alebo praktizovaniu náboženstva po mnohých rokoch neúčasti, podľa zhod-
notenia biskupa) a iregularita (porov. kán. 1041, bod 2–6 CIC: delikt apostázy, herézy alebo 
schizmy, pokus o uzavretie manželstva aj civilného; zámerné zabitie človeka alebo dovŕšený 
potrat; sebapoškodzovanie alebo pokus o samovraždu; simulácia skutkov, viazaných na moc 
vyplývajúcu z vysviacky);

e) pre udelenie presbyterátu, účinné vykonávanie diakonskej služby.

208. Požiadavky na prijatie diakonskej a kňazskej vysviacky môžu byť dišpenzované:
a) vzhľadom na vek: do jedného roka môže dišpenzovať biskup; pre viac než jeden rok je 

nutné obrátiť sa na Kongregáciu pre Boží kult a disciplínu sviatostí;317

b) vzhľadom na formačný postup: udelenie dišpenzu ohľadom minimálneho času formá-
cie, ktorý treba stráviť vo veľkom seminári318 a ohľadom matérií, ktoré tvoria Ordo studiorum, 
prináleží Kongregácii pre klerikov.319

209. Posúdenie spôsobilosti kandidáta na prijatie prechodného diakonátu, v perspektíve 
presbyterátu, musí zahŕňať aj posúdenie ohľadom kňazskej služby, berúc do úvahy kán. 1030 
CIC. Je podstatné pripomenúť, že hodnotenie pre udelenie prechodného diakonátu potenci-
álne predpokladá aj posúdenie spôsobilosti na presbyterát; nikoho nemožno prijať do diako-
nátu ad experimentum. Po diakonskej vysviacke sa spôsobilosť na presbyterát predpokladá, 
avšak opak môže byť preukázaný biskupom, s jasnými argumentmi – tak kvôli skutočnos-
tiam, ku ktorým došlo skôr, avšak neboli vzaté do úvahy v okamihu prijatia do diakonátu, ako 
aj pre správania, ktoré sa objavili následne, podľa kán. 1030 CIC.

210. Podľa svojho rozvážneho rozhodnutia, s prihliadnutím na hodnotenie formátorov, 
sa biskup postará o prijatie kandidáta k vysviacke alebo o vyjadrenie svojho odmietnutia; je 
vhodné, aby biskup svoju vôľu prejavil formou dekrétu, v ktorom aspoň všeobecne vysvetlí 
dôvody daného opatrenia.320

ZÁVER
Druhý vatikánsky koncil ponúkol kňazom, aby v Márii videli dokonalý vzor vlastnej exis-
tencie, a modlili sa k nej ako k „Matke najvyššieho a večného Kňaza, Kráľovnej apoštolov 
a Ochrankyni ich kňazskej služby“ – a pozval presbyterov, nech si ju „ctia a milujú, preuka-
zujú jej synovsky oddanú nábožnú úctu“ (Presbyterorum ordinis, 18).
317	 Porov. tamže, kán. 1031, § 4 a Kongregácia pre Boží kult a disciplínu sviatostí, Vyhláška È noto (24. júla 1997): 

Notitiae 35 (1997), 281 – 282.
318	 Porov. CIC, kán. 235, § 1.
319	 Porov. Ministrorum institutio, čl. 6: AAS 105 (2013), 134.
320	 Porov. Entre las más delicadas, Príloha III, č. 10: l.c., 498.



150  | 

Pod plášťom tej, ktorá je Matkou milosrdenstva a Matkou kňazov, sú život a  formácia 
kňazov, pre účely ktorej sa predkladá toto nové Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis.

Najvyšší veľkňaz František schválil tento všeobecný výkonný dekrét a nariadil jeho pub-
likovanie.

V Ríme v sídle Kongregácie pre klerikov 8. decembra 2016, na sviatok Nepoškvrneného 
počatia Panny Márie.

Kardinál Beniamino Stella, prefekt
+ Joël Mercier, titulárny arcibiskup Roty, sekretár
+ Jorge Carlos Patrón Wong, arcibiskup – emeritný biskup Papantly, sekretár pre semináre
Mons. Antonio Neri, podsekretár

Z talianskeho originálu Il dono della vocazione presbiterale preložil Martin Kramara.
Lektoroval Ivan Šulík
Jazyková úprava Marian Veselý
© Spolok svätého Vojtecha, Trnava 2016



﻿  |  151

ADRESÁR AUTOROV

Mons. prof. ThDr. Peter Šturák, PhD.
Katedra historických vied
Gréckokatolícka teologická fakulta
Prešovská univerzita v Prešove
e-mail: peter.sturak@unipo.sk

prof. PhDr. Pavol Dancák, PhD.
Katedra filozofie a európskych štúdií
Gréckokatolícka teologická fakulta
Prešovská univerzita v Prešove
e-mail: pavol.dancak@unipo.sk

Mgr. Jana Lukáčová, PhD.
Katedra historických vied
Gréckokatolícka teologická fakulta
Prešovská univerzita v Prešove
e-mail: jana.lukacova.1@unipo.sk

doc. ThDr. Marcel Mojzeš, PhD.
Katedra systematickej teológie
Gréckokatolícka teologická fakulta
Prešovská univerzita v Prešove
e-mail: marcel.mojzes@unipo.sk

doc. ThDr. Štefan Paločko, PhD.
Katedra systematickej teológie
Gréckokatolícka teologická fakulta
Prešovská univerzita v Prešove
e-mail: stefan.palocko@unipo.sk

ThDr. Patri k Taraj, PhD.
Teologická fakulta KU
Hlavná 89, 041 21 Košice
e-mail: patrik.taraj@gmail.com



Proces permanentnej formácie absolventov teológie
ako súčasť celoživotného vzdelávania II.

Zostavovateľ:
Peter Šturák (ed.)

Recenzenti:
prof. ThDr. Cyril Hišem, PhD.

doc. ThDr. Bogdan Wegrzyyn, PhD.

Technický redaktor, spracovanie obálky a grafická úprava:
PhDr. ThLic. Juraj Gradoš, PhD.

Príprava obálky:
Mgr. Jana Lukáčová, PhD.

Vydavateľ:
Vydavateľstvo Prešovskej univerzity v Prešove,

vydanie prvé, 2024

ISBN XXX


